

الجامعة الإسلامية – غزة عمادة الدراسات العليا كلية الشريعة والقانون قسم الفقاد الفقارن

# التدرجُ في تطبيق العقُوبة والآثارُ المترتبة عليه

"في الفقه الإسلامي"

إعداد الطالبة: سوسن سامى محمود العكت

إشراف فضيلة الأستاذ الدكتور: مازن إسماعيل هنيت

قدم هذا البحث استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في الفقه المقارن من كلية الشريعة والقانون في الجامعة الإسلامية-غزة

٤٣٤ هـ/١٣ ، ٢م





قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَهُ لِنَقَرَاهُ مَكُنِ وَنَزَّلْنَهُ لِنَقْرَاهُ مَكُنْ وَنَزَّلْنَهُ لَنَاسِ عَلَى مُكُنْ وَنَزَّلْنَهُ لَنَاهُ لَنَاسِ عَلَى مُكُنْ وَنَزَّلْنَهُ لَنَاهُ لَنَاهُ لَنَاهُ لَنَاهُ لَا اللَّهُ اللّ

سورة الإسراء: الآية (١٠٦).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَحِدَةً كَانَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَحِدَةً كَانَهُ تَرْتِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُو

سورة الفرقان :الآية (٣٢).

"إني رأيت أنه لا يكتب إنسانُ كتاباً في يومه، إلا قال في غده: لو غُيِّر هذا لكان أحسن، ولو زيد كذا لكان يُستحسن، ولو قُدِّم هذا لكان أفضل، ولو تُرك هذا لكان أجمل، وهذا من أعظم العبر، وهذا دليل على استيلاء النقص على جملة البشر"(١).

القاضي الفاضل: عبد الرحيم بن علي البسياني. كتب ذلك إلى العماد الأصفهاني معتذراً عن كلام استدركه عليه.

المنسارات للاستشارات

<sup>(</sup>١) القنوجي: أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم (١/١).

## إهداء

إلى كل من آمن بالله مرباً، وبالإسلام ديناً، وبالقرآن دستوم الوجمد على الله مرباً، وبالإسلام ديناً، وبالقرآن دستوم الوجمد على الله مرباً ومرسولاً...

إلى كل الجاهدين المضحيين بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله.

إلى حبيب قلبي . . . والدي العزين . . . رحمه الله تعالى .

إلى قرة عيني . . . والدني الغالية . . . حفظها الله تعالى .

إلى إخواني أخواتي اكحبيبات.

إلى صديقاتي الغاليات في الجامعة وفي الدر اسة وفي غيرهما.

إلى من أحبهم في الله جميعا.

أهدي هذا الجهد المتواضع.







#### شكر وتقدير

امتثالاً لقول الله على وَالِدَي وَالْ الله عَلَى وَالِدَي وَأَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَي وَعَلَى وَالِدَي وَأَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَي وَعَلَى وَالِدَي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ (١)، وقول الله على ﴿ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّهَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ (٢)، فإنني أحمد الله على أن من على بإتمام هذه الرسالة، ويسرها لي، فالحمد كل الحمد له وحده أولاً وآخراً.

ثم إن من تمام شكر الله تعالى شكر الناس والاعتراف بفضلهم، لأن ذوي الفضل لا ينسى فضلهم؛ ولأن لهم علي واجب شكرهم. فإني أتقدم بجزيل الشكر والتقدير والامتنان لكل من ساعدني حتى تمكنت من إنهاء رسالتي هذه، وأخص بالذكر فضيلة الأستاذ الدكتور: مازن إسماعيل هنية—حفظه الله ورعاه—والذي تفضل بالموافقة على الإشراف على إعداد هذه الرسالة، وعلى جهده الكبير في إرشادي وفي متابعة رسالتي حتى تمامها، فأسأل الله شم أن يسدد على طريق الحق خطاه، وأن يبارك له في علمه وعمله، ويجعل ذلك في ميزان حسناته.

كما أتقدم بالشكر والامتنان لفضيلة الدكتور: **سالم أبو مفدة** -حفظه الله- لتفضله بالإشراف على جزء من رسالتي أسأل الله العلي العظيم أن يجزيه عني خير الجزاء.

كذلك أتقدم بخالص الشكر والتقدير لكل من السادة أعضاء لجنة المناقشة:

فضيلة الدكتور: **ماهر هامد الحولي**-حفظه الله-.

وفضيلة الدكتور: **مازن صبام صبام**-حفظه الله-.

لقبولهما مناقشة الرسالة.

وفي هذا المقام لا يسعني إلا ان أتقدم بوافر الشكر والعرفان للجامعة الإسلامية -بغزة- ممثلة برئيسها فضيلة الدكتور: كالبن كامل شعث-حفظه الله- والتي منحتني فرصة إتمام الدراسة العليا، سائلة المولى المولى

والشكر موصولاً إلى كليتي الفاضلة كلية الشريعة والقانون ممثلة بعميدها فضيلة الدكتور: **وفيق أسعد رضوان** حفظه الله ويوفقهم لما يحب ويرضى.

ولا أنسى أن أشكر كل من تمنى لي الخير ودعا لي بظهر الغيب.

أسأل الله العلي العظيم ان أكون قد وفقت في هذه الرسالة، فما كان من توفيق من الله، وما كان من خطأ فمن نفسى ومن الشيطان، والحمد لله رب العالمين.



<sup>(</sup>١) سورة النمل: جزء من الآية (١٩).





<sup>(</sup>٢) سورة النمل: جزء من الآية (٤٠).

## فمرس الموضوعات

|                              | إهداء                                                  |
|------------------------------|--------------------------------------------------------|
| ٠                            | شكر وتقدير                                             |
| ١                            | مقدمة                                                  |
|                              | الفصل الأول: التدرج في التشريع الإسلامي                |
| 9                            | المبحث الأول حقيقة التدرج                              |
|                              | أو لاً: التدرج في اللغة                                |
|                              | ثانياً: التدرج في الاصطلاح                             |
|                              | البعد الأول: البعد التشريعي للتدرج:                    |
|                              | البعد الثاني: البُعد التطبيقي للتدرج:                  |
|                              | المبحث الثاني أنواع التدرج في التشريع الإسلامي         |
|                              | النوع الأول: التدرج البياني: وهو التدرج بإنزال الأحكاء |
| ١٨                           |                                                        |
| سيلات الأحكام حكماً بعد آخر. | النوع الثاني: التدرج الكمي: وهو التدرج في تشريع تفص    |
| ۲۲                           | •••••                                                  |
| نکم الو احد ۲ <del>۲</del>   | النوع الثالث: التدرج الكيفي: وهو التدرج في تشريع الح   |
| ٣٠                           | المبحث الثالث مجالات التدرج في التشريع الإسلامي        |
| ۳۱                           | أو لاً: المجالات التي لا يجوز فيها التدرج              |
|                              | ١. في مجال العقيدة:                                    |
| ٣٣                           | ٢. في مجال المعلومات من الدين بالضرورة:                |
| ٣٤                           | ثانياً: المجالات التي يجوز فيها التدرج                 |
| ٣٤                           | التدرج في الأحكام الشرعية:                             |
| ٤٠                           | المبحث الرابع مقاصد التدرج في التشريع الإسلامي         |
| ٤١                           | أو لاً: مو افقة التدرج للفطرة البشرية السليمة          |
| لحرج                         | ثانياً: اقرار التيسير والرفق والتخفيف ودفع المشقة وا   |





| ٤٣       | ثالثاً: التدرج وسيلة فعالّة في تغيير العادات المستحكمة في المجتمع |
|----------|-------------------------------------------------------------------|
| ٤٣       | رابعاً: التدرج يُظهر مقاصد الشريعة من الناسخ والمنسوخ             |
| ٤٤       | خامساً: التدرج يجمع بين الواقعية والمثالية                        |
| ابطه، ٢٦ | الفصل الثاني: مفهوم التدرج في تطبيق العقوبة، ومشروعيته، وضو       |
| ٤٧       | المبحث الأول مفموم التدرج في تطبيق العقوبة                        |
| ٤٨       | أو لاً: مفهوم العقوبة في اللغة والإصطلاح:                         |
| 0        | ثانياً: مفهوم التدرج في تطبيق العقوبة:                            |
| 01       | المبحث الثاني مشروعية التدرج في تطبيق العقوبة                     |
| ٥٢       | أو لاً: منهج القرآن الكريم في التدرج:                             |
| 00       | ثانياً: منهج السنة النبوية في التدرج:                             |
| ٥٦       | ثالثاً: منهج الصحابة رضوان الله عليهم في التدرج                   |
| ٦٠       | رابعاً: من المعقول:                                               |
| ٦٣       | المبحث الثالث ضوابط التدرج في تطبيق العقوبة                       |
| 70       | أو لاً: الضوابط التي تتعلق بالحاكم ما يلي:                        |
| ٦٧       | ثانياً: الضوابط التي تتعلق بالتدرج في تطبيق العقوبة:              |
| ٧٢       | المبحث الرابع مقاصد التدرج في تطبيق العقوبة                       |
| ٧٧       | الفصل الثالث: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق العقوبة         |
| ٧٨       | المبحث الأول الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات القصاص    |
| ٧٩       | أو لاً: مفهوم التدرج في تطبيق القصاص:                             |
| ۸٠       | ثانياً: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق القصاص:               |
| ۸۳       | المبحث الثاني الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات الحدود   |
| ٨٥       | أو لاً: مفهوم الحدود:                                             |
| До       | ثانياً: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبة الحدود          |
| ٩٠       | المبحث الثالث الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات التعازير |
| 91       | أه لاً: مفهو د التعزير :                                          |





| التعازير | ثانياً: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات ا |
|----------|------------------------------------------------------|
|          | لخاتمة                                               |
| ٩٧       | أو لاً: النتائج:                                     |
|          | ثانياً: التوصيات:                                    |
| 99       | لفهارس العامة                                        |
| 1        | أو لاً: فهرس الآيات الكريم                           |
|          | ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية والآثار                |
| 1.9      | ثالثاً: فهرس المصادر والمراجع:                       |
| ٥        | رابعاً: فهرس الموضوعات                               |
| 170      | الملخص باللغة العربية:                               |
| 177      | الملخص باللغة الانحليزية                             |



## مُقتِّلُمْتُهُ

الحمد لله الذي أكرمنا بشريعة سمحة وميسرة حمداً كثيراً طيباً مباركاً يليق بجلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على هادي البشرية، ومنقذ الإنسانية من الضلال والضياع المبعوث رحمةً للعالمين، عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم، وبعد...

تميزت الشريعة الإسلامية الغراء عن غيرها من الشرائع بأن كتب لها الخلود، والذي يضفي عليها صفة الخلود لا أقول كما هو المعتاد أنها صالحة لكل زمان ومكان؛ بل إن الزمان والمكان لا يصلحان إلا مع وجود الإسلام بتطبيق تعاليمه وأحكامه العادلة.

ويعتبر التدرج منهجاً وسنة؛ بل هو أساس هذه الشريعة، حيث إنه ينسجم انسجاماً تاماً مع روح الشريعة الإسلامية، محال أن تأتي أي شريعة بمثل هذا المنهج المتين الدقيق، فبذلك تكون الشريعة الإسلامية أول وآخر من أتى بهذا المنهج السليم والقويم.

فكان من قمة سمو الشريعة الإسلامية العادلة أنها جاءت وما زالت ترتقي بالإنسان خطوة خطوة، ودرجة درجة، فهذا الرُقي متمثلاً في انتقال الإنسان من الشر والجهل إلي الخير والعلم، ومن الظلمات إلي النور، فلا يتحقق ذلك إلا من خلال التدرج، فهذا هو المنهج الذي يتناسب مع الفطرة البشرية ويوافقها كل التوافق.

فإن تطبيق هذا المبدأ الأساسي من خلاله يمكننا المحافظة على المظلة العظمى للإسلام المتمثلة بالمقاصد، حيث إن أسمى مقاصد الإسلام هي الحفاظ على الأحكام الشرعية والحفاظ على كيان الإسلام العظيم، وهذا لا يمكن تحقيقه في ظل مجتمع بعيد عن الإسلام إلا من خلال التدرج في تطبيق أحكامه.

فالتدرج إذاً ضرورة اقتضتها تلك التركة المثقلة بالهموم والغموض والضغوط، ولو لاها لكان التطبيق السريع أمراً لازماً لا مفر منه ولا محيد عنه (١).

وإذا ما تحدثنا عن نظام العقوبات في الفقه الإسلامي من قصاص وحدود وتعازير؛ فإننا نتحدث عن جزء جُعل لكي لا يطبق إلا في حالات استثنائية ونادرة، بدليل أن التشريع الإسلامي في بداية نزوله كان مهتم بغرس الأمور العقدية والتعبدية واهتم بنظام المعاملات والأحوال الشخصية، أما الأمور الجنائية فهي آخر ما نزل من التشريع الإسلامي، وأن الآيات القرآنية التي نزلت بهذا الشأن قليلة جداً لا تتجاوز العشر آيات في كتاب الله على مقارنة مع

<sup>(</sup>١) الزحيلي: التدرج في التشريع والتطبيق في الشريعة الإسلامية  $(ص: \lor)$ .



باقي الآيات التي تناولت تلك الأمور، وذلك يؤكد لنا أنه يجب علينا الاهتمام بتطبيق الأمور العقدية والتعبدية قبل الوصول لتطبيق الأحكام الجنائية هذا هو المقصود بالتدرج في تطبيق العقوبة.

لذلك أولت الشريعة الإسلامية اهتماماً كبيراً لمنهج التدرج، وأحكامها شرعت بالتدرج، حتى في أدق جزئياتها وتفاصيلها، وهو كنوع من أنواع الرفق واللين واليسر، وكما نعلم ما كان الرفق في شيء إلا زانه، وما نزع الرفق من شيء إلا شآنه، ومصداقاً لقول المصطفى على: ﴿إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الْأَمْرِ كُلِّهِ﴾ (١).

وهذا المبدأ الأساسي في الشريعة الإسلامية له الآثار القوية التي تؤدي إلي التطبيق الدقيق للأحكام الشرعية، ومن ضمن ذلك الأحكام المتعلقة بالعقوبة، التدرج في العقوبة، فهو يحقق مقاصد سامية وأغراض قوية، فهذا يرسخ مبادئ متينة، وآثار إيجابية وفعالة، تبقى ثابتة على مر العصور، بخلاف الأحكام التي تنزل دفعة واحدة التي تتنافى مع الطبيعة البشرية والفطرة الإنسانية، حيث إنها تحمل طابع التكلفة والغلظة والتشديد، خلافاً لما جاءت به الشريعة الإسلامية المنصفة من جعل التدرج مبدأ أصيلاً لها، وهذا لا يدلل إلا على شفافية التشريع الإسلامي.

ومن هنا جاء هذا البحث ليسلط الضوء على "التدرج في العقوبة والآثار المترتبة عليه"؛ بحيث إنه يحمل في طياته ما يتعلق بالتأصيل الشرعي للتدرج، وذلك من خلال توضيح حقيقة التدرج، ومن ثمّ بيان مجالاته وأنواعه، انتقالا إلى مقاصد التدرج في التشريع الإسلامي، ثم الانتقال إلى توضيح مفهوم التدرج في العقوبة وذلك من خلال بيان حقيقة العقوبة، ومشروعية وضوابط تدرج العقوبة في الإسلام، وصولاً إلى مقاصد التدرج في العقوبة، ثم الوقوف على الآثار المترتبة على التدرج في العقوبة، المتمثلة في الآثار المترتبة على التدرج في عقوبات القصاص، وعقوبات الحدود، وعقوبات التعازير، وصولاً إلى قيمة التدرج في تطبيق العقوبة في زمننا المعاصر.

أسأل الله العلم العظيم التوفيق والسداد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري في صحيحه [(كتاب/الأدب، باب: الرفق في الأمر كله، (-3.7.7)(7.7.1)].





## أولاً: مشكلة البحث:

في ظل مجتمع يعيش في واقع حرج مليء بالفساد وبعيد عن تطبيق الأحكام الشرعية المنصوص عليها، فلو طبقنا الحدود كما نص عليها المشرع الحكيم فإنه قد يوقع بعض البلاد الإسلامية في مأزق كبير، أمن الممكن أن نطبق الحدود كما جاءت نصاً، أم نراعي حاجات وظروفهم، فلو طبقنا الأحكام بطريقة تتناسب مع هذا الواقع، فهل هذا يعتبر تعطيل للأحكام الشرعية؟ أم هو من باب التدرج في العقوبة بتهيئة الأجواء الدينية والأخلاقية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية حتى يتلاءم مع الواقع المعاصر! ويتلاءم مع طبيعة الإسلام القائمة على مبدأ التيسير والعدل!

وهنا تكمن مشكلة البحث.

## ثانياً: أهمية الموضوع:

تكمن أهمية الموضوع من خلال ما يلي:

- 1. الوقوف على حقيقة تدرج تطبيق العقوبة في الشريعة الإسلامية؛ لأن الواقع الذي نعيشه أوصل الناس إلى الخلط بين التدرج في التشريع والتدرج في التطبيق؛ وذلك نتيجة لعدم تطبيق الأحكام الشرعية كما نص عليها التشريع، فإن المتبادر لأذهان الناس بأنه يقصد بالتدرج في تطبيق العقوبة بذات العقوبة كأن نقلل وننقص منها، فلم أقصد ذلك مطلقاً؛ إنما أقصد الإجراءات الوقائية المسبقة التي توصلنا للتطبيق الكلى.
- التدرج في تطبيق العقوبة يظهر سمو وعدل الشريعة، ويحقق مقاصد وغايات سامية،
   وهذا له آثار إيجابية كثيرة تعود بالنفع على الفرد والأسرة والمجتمع والأمة بأكملها.
- ٣. يعالج القضايا الجنائية المعاصرة، وكيفية تطبيقها والتعامل معها بطريقة تحافظ على المظلة العظمى للإسلام.
- التدرج في تطبيق العقوبة يرسخ مبادئ تربوية وقيم وأخلاق دينية عظيمة، لا يمكن ترسيخها إلا من خلال تطبيق هذا التدرج.
- ٥. التدرج منهج شامل وعام في الشريعة وهو لا يدلل إلا على مرونة الفقه الإسلامي وصلاحيته لكل زمان ومكان ومراعاته للفطرة وقيامه على التخفيف والتيسير، وأن التدرج في العقوبة ليس من مسؤولية الحاكم ضمن السياسة الشرعية فحسب؛ بل إنها مسؤولية كل فرد مسلم حريص على تطبيق شرع الله.





## ثالثاً: أسباب اختيار الموضوع:

- ١. ما أشرت إليه آنفاً من أهمية الموضوع يعتبر أحد أسباب اختياره.
- ٢. افتقار الدراسات العلمية في تناول موضوع التدرج في تطبيق العقوبة وما يترتب عليه من أثر -بحسب ما اطلعت عليه-.
- ٣. رغبة الباحثة في التعمق في موضوع التدرج، وأن يُدرس بطريقة علمية منهجية شاملة خاصة فيما يتعلق بالتدرج في العقوبة والآثار المترتبة عليه.
- ٤. لمّا كان الأصل في الأحكام الشرعية التدرج في كل جزئياتها وتفاصيلها، لذلك تصلح الأحكام الشرعية لكل زمان ومكان؛ فالعودة للتدرج في تطبيق العقوبة في هذا الواقع الحرج خير وأولى بسبب العجز عن تطبيق العقوبات الشرعية، فهو يعتبر الخطوة المسبقة والمهمة للوصول للتطبيق الكلي للأحكام الشرعية وتطبيق شرع الله، ولذلك أحببت أن أكتب بهذا الموضوع ودور التدرج في العقوبة في ترسيخ مبادئ الإسلام.

## رابعاً: الجهود السابقة:

من خلال البحث والاطلاع في كتب الفقهاء القدامى والمعاصرين تناولوا موضوع التدرج بعمومه على اعتبار أنه منهج أساسي في الشريعة الإسلامية، أما بالنسبة للتدرج في تطبيق العقوبة—بحسب ما اطلعت عليه— فلم أحصل على بحث مستقل تناول هذا الموضوع بعمق واستقصاء، حيث جُل الدراسات والأبحاث التي حصلت عليها تدور حول التدرج وتطبيقاته في الشريعة الإسلامية، ولم أجد بحثاً علمياً له علاقة مباشرة بموضوع بحثي، وما وجدته يدور حول جزء من رسالتي منها:

- 1. كتاب "التدرج في التشريع والتطبيق في الشريعة الإسلامية"، الدكتور: محمد مصطفي الزحيلي، مؤسسة إدارة البحوث والدراسات؛ ط1 ٤٢٠ هـ ٢٠٠٠م.
- ٢. بحث "التدرج في تطبيق الشريعة الإسلامية"، الدكتور: محمد عبد الغفار الشريف/
   عميد كلية الشريعة الإسلامية جامعة الكويت؛ تاريخ النشر: ١٤١٦هـــ ١٩٩٦م.
- ٣. بحث محكم "التدرج في تطبيق الشريعة الإسلامية"، الدكتور: محمد عبد الغفار الشريف، مجلة الحقوق والشريعة، العدد ٢؛ تاريخ النشر: ١٩٩٥/٦/١م.





- ٤. بحث محكم "التدرج في التشريع الجنائي الإسلامي"، أحمد فتحي بهنسي؛ رقم الوثيقة/١١٠٤، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية.
- بحث محكم "التدرج في التشريع مفهومة، ومجالاته، وأنواعه"، الدكتور: على عبد الجبار السروري؛ مجلة مركز صالح كامل للاقتصاد الإسلامي/جامعة الأزهر، العدد ٢ ١٨هـــ ١٩٩٧م.
- 7. بحث محكم " التدرج في تطبيق الشريعة"، أ.د. مازن هنية؛ أ. إيمان بركة، المؤتمر الدولي: آفاق العمل الإسلامي المعاصر وضوابطه كتاب الأبحاث العلمية، ٤ ٥/مارس/٢٠١٣م.
- ٧. بحث محكم "التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية ومظاهره في قطاع غزة"، أ.د. ماهر حامد الحولي، ٤٣١هـ ٢٠١٠م.
- ٨. مقال "التدرج في تطبيق الاحكام الشرعية" للمؤلف: عجيل جاسم النشمي، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، العدد ٥٠؛ تاريخ النشر: ١٩٩٥/٣/١م.

### خامساً: خطة البحث:

اشتمل البحث على المقدمة السابقة، وثلاثة فصول، وخاتمة وقسم على النحو التالي:

## الفصل الأول

#### التدرج في التشريع الإسلامي

#### فيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: حقيقة التدرج.

المبحث الثاني: أنواع التدرج في التشريع الإسلامي.

المبحث الثالث: مجالات التدرج في التشريع الإسلامي.

المبحث الرابع: مقاصد التدرج في التشريع الإسلامي.





#### الفصل الثاني

## مفهوم التدرج في تطبيق العقوبة، ومشروعيته، وضوابطه، ومقاصده.

#### فيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: مفهوم التدرج في تطبيق العقوبة.

المبحث الثاني: مشروعية التدرج في تطبيق العقوبة.

المبحث الثالث: ضوابط التدرج في تطبيق العقوبة.

المبحث الرابع: مقاصد التدرج في تطبيق العقوبة.

#### الفصل الثالث

## الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق العقوبة

#### فيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات القصاص.

المبحث الثاني: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات الحدود.

المبحث الثالث: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات التعازير.

## سادساً: منهج البحث.

- ١. اعتمدت المنهج الاستقرائي الذي يعتمد التحليل.
- ٢. عزو الآيات القرآنية بذكر أرقامها وسورها في القرآن الكريم.
- ٣. خرجت الأحاديث النبوية من مظانها حسب الأصول المتبعة، ونقل ما أمكن من حكم العلماء عليها باستثناء ما ورد في الصحيحين.
- عند توثيق المراجع والمصادر بدأت باسم الشهرة للمصنف، ثم اسم الكتاب، ثم دونت رقم الجزء إن وجد ثم رقم الصفحة.
- ٥. اقتصرت في التشكيل على الآيات القرآنية والأحاديث النبوية وبعض الآثار والعبارات المبهمة والكلمات الغريبة.





٢. ذيلت البحث بفهرس للآيات الكريمة والأحاديث النبوية والآثار والمراجع والمصادر والموضوعات وذلك لتسهيل الاستفادة من البحث ومعرفة الطبعات التي اعتمدت عليها في العزو.

## سابعاً: خاتمة البحث:

تشمل أهم النتائج والتوصيات.

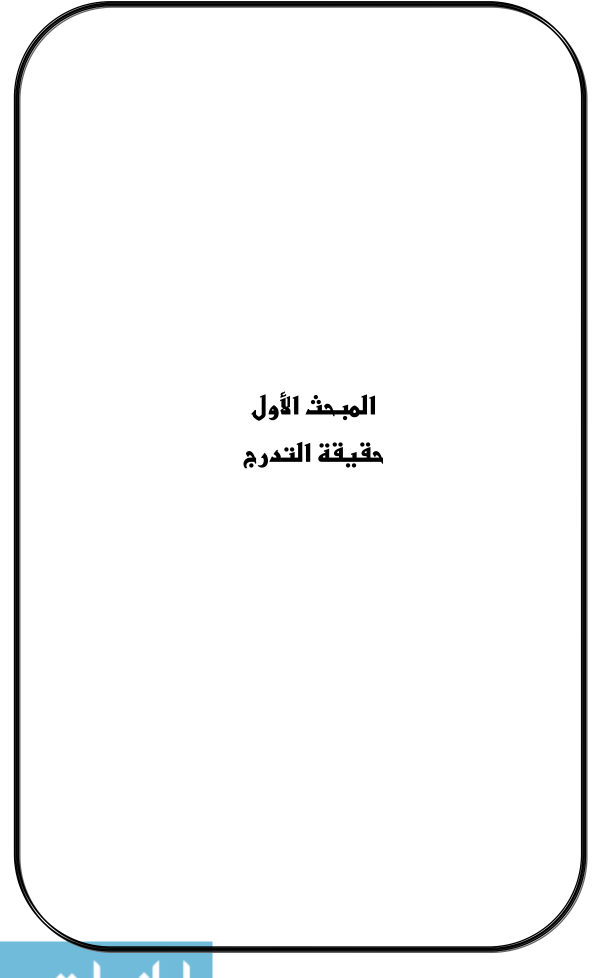
## ثامناً: الفهارس العامة:

#### تشمل على:

- أو لاً: فهرس الآيات الكريمة.
- ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية والآثار.
  - ثالثاً: فهرس الكتب.
  - رابعاً: فهرس الموضوعات.







يعتبر التدرج سمة من سمات التشريع الإسلامي، بل هو الأساس الذي تقوم عليه الشريعة الإسلامية، إذ هو سنة إلهية كونية فما من شيء في هذا الكون إلا ظهرت عليه معالم التدرج، فلقد خلق الله الكون في ستة أيام، وخلق الإنسان مرحلة تلو مرحلة، مع أنه سبحانه وتعالى القادر على كل شيء، وأمره بعد الكاف والنون لقوله الله السّائية السّاع السّاع والون والأرْض وإذا قضى أَمْرًا فَإِنّا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (۱)، إنما أراد الله الله التعينة العقول والنفوس، لتكون قادرة على استيعاب وتقبل أي جديد، وهذا هو مغزى التدرج، وها هنا أبدأ بتأصيل التدرج، وأول ما أبدأ به بيان حقيقة التدرج.

### أولاً: التدرج في اللغة.

من الفعل دَرَجَ، يقال للصبي إذا دبّ وأخذ في الحركة درَجاً: أي مشي قليلاً في أول ما يمشي، فهو دارجٌ: مشياً ضعيفاً ودّبّاً، ودَرَجَ درجاً ودروجاً ودرجاناً: أي مشي مشية الصاعد في الدرج، ويقال: درجت القليل تدريجاً إذا أطعمته شيئا قليلاً، والدِّرَجةُ: المنزلة، وجمعها دَرَجٌ، ودرجات الجنة منازل أرفع من منازل".

ومنه الاستدراج أي بمعنى: الأخذ في الشيء قليلاً قليلاً دون مباغتة $(^{"})$ .

والمتأمل في التعريف اللغوي يلاحظ أن حقيقة التدرج تعنى أن يكون من القليل ابتداءً إلى الكثير، وهذا ما يتناسب ومقتضي التدرج من كونه شرع للرفق والتيسير، ولا يكون هذا إلا بالانتقال من الأدنى إلى الأعلى، أو من الأعلى إلى فرض الأدنى كفرض الصلوات، والجهاد.

## ثانياً: التدرج في الاصطلاح.

التدرج في الشريعة الإسلامية لا يخرج في معناه الاصطلاحي عما تعارفه أهل اللغة، فإن المقصود من ذلك أن الشريعة العادلة لم تُنزل الأحكام دفعة واحدة، إنما نزلت هذه الأحكام مرحلة مرحلة، شيئاً فشيئاً، تتناسب كل مرحلة من مراحل النزول مع حال وواقع وظروف الناس في تلك المرحلة، فالتدرج في الشريعة الإسلامية من المواضيع القديمة، ويلاحظ أن الفقهاء القدامي ورد في عباراتهم ما يشير إلى معنى التدرج، حيث إنهم تناولوا الحديث عنه في كتب تاريخ التشريع الإسلامي، والمدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، أما علماء الأصول

<sup>(7)</sup> الفيروز أبادي: القاموس المحيط (ص: (75)).



<sup>(</sup>۱) سورة البقرة: الآية (۱۱۷).

<sup>(</sup>۲) ابن منظور: لسان العرب (۱۳۵۱/۲).

فقد تحدثوا عن التدرج وذلك من خلال البيان والقاعدة الأصولية المشهورة عندهم أنه: "لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة" (١)، وقال الإمام الشاطبي في تبرير التدرج في التشريع: "كان نزول القرآن نجوما في عشرين سنة، ووردت الأحكام التكليفية فيها شيئا فشيئاً، ولم تنزل دفعة واحدة" وذلك لئلا تنفر عنها النفوس دفعة واحدة (٢)، أما الفقهاء المحدثين فقد ذكروا تعريفات عدة للتدريج في التشريع الإسلامي، أكتفي بذكر بعضها:

- ١. تعريف الزحيلي: "هو نزول الأحكام الشرعية على المسلمين شيئا فشيئاً طوال فترة البعثة النبوية حتى انتهى بتمام الشريعة وكمال الإسلام"(").
- تعريف السويلم: "هو تقديم الأهم على المهم، والأوجب على الواجب، إذ الأهم بالنسبة لما دونه بمنزلة الأساس للبناء، ولهذا كان تقديمه تمهيداً لإيقاع المهم والواجب" (3).
- ٣. تعریف السروري: "التدرج في التشریع یؤخذ من منهجیة وخطة التشریع التي سار علیها كتاب الله وسنة رسوله ، فلقد ظل القرآن ینزل طوال ثلاث و عشرین سنة بأحكام شتی ما نزل بها دفعة و احدة، و إنما استغرقت كل ذلك الزمن" (٥).
- خ. تعريف معاوية أحمد: "كلمة التدرُّج عندما تطلق في التشريع الإسلامي فيراد بها: نزول الشرائع في عهد النبي شمتدرجة متفرقة، فكثير من أحكام القرآن لم تنزل جملة واحدة، بل كان الحكم يأخذ أطواراً عديدة حتى يصل إلى طوره الأخير، كإيجاب الصلاة وتحريم الربا والخمر " (٢).
- ٥. تعریف ابن عقیل الحنبلي: هو تألیف قلوب العباد للتكالیف وتطویرها إلى مرتبة الكمال، وذلك مراعاة حداثة الناس بالجاهلیة، وتطور أحوالهم، فیكون أدعى للقبول، ومثاله: التدرج في تحریم الخمر، والتدرج في فرض الصیام(٧).

من خلال التعريفات السابقة فإن حقيقة التدرج تدور حول حقيقة واحدة وهو إنزال الأحكام على مراحل متعددة، بطريقة تتناسب مع حال العباد، فهذه التعريفات خلت عن الإشارة إلى البعد التطبيقي؛ لذلك أرى أن أعرف التدرج بتعريف يشمل البعدين، فالتدرج في التشريع





<sup>(</sup>۱) الرازي: المحصول (1/9/1)؛ بادشاه: تيسير التحرير (1/2/1)؛ الغزالي: المستصفى (1/7/1).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الشاطبي: الموافقات (۲/۹۳–۹۶).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  الزحيلي: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية  $(ص: 7 \Lambda)$ .

<sup>(</sup>ئ) السويلم: فقه التدرج في تطبيق الاقتصاد (ص: 7).

<sup>(</sup>٦) د.معاوية أحمد: فقه التدرج في التشريع الإسلامي فهماً وتطبيقاً (ص: ١٣١).

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> ابن عقيل الحنبلي: الفنون (۱/۹۶).

الإسلامي هو: إنزال الأحكام الشرعية على مراحل متعاقبة من حيث الابتداء بما يلحظ واقع العباد وصولاً إلى مرحلة تطبيق الحكم تطبيقاً يراعي مقاصد الشرع.

من خلال ما سبق نفهم أن للتدرج بعدين أساسيين:

#### البعد الأول: البعد التشريعي للتدرج:

التدرج في التشريع حق خالص للشارع الحكيم، فهو من شرع الأحكام ونظمها، ولو عدنا إلى بداية عهد التشريع، لرأينا روح التدرج في أحكامه واضحة جلية، فقد استغرق نزول الأحكام على النبي شي شيئاً فشيئاً حسب الوقائع والحوادث؛ إذ أنزل الله القرآن الكريم منجماً إلى أن أتم دينه، بدليل قوله ن (الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ)(۱).

فالتشريع الإسلامي في المدينة أقام معالم حياة الأمة الإسلامية في جوانبها المختلفة، وحدد روابطها الاجتماعية وسلطانها السياسي، فكان الإسلام عقيدة وشريعة، نظاماً متكاملاً للحياة، وكان سيدنا محمد على مؤسساً لدولته، فأكمل الله بهذا الدين وأتم النعمة (٢).

ولقد سارت السنة النبوية على خُطى القرآن الكريم، واتخذت نهجه، فكانت مبينة ومفسرة وموضحة لهذه الأحكام بطريقة متناسبة مع التشريع المتدرج، وما كان ذلك إلا رحمة من الإسلام بأهله وترفقاً بهم، ورفعا للحرج والمشقة عليهم.

قال عبد العظيم شرف: "وهذا التدرج في التشريع أحد العوامل التي ساعدت على تقبل هذا التشريع؛ لأن النفوس الجامحة لا تؤخذ بالشدة، وإنما تؤخذ بالتدرج شيئاً فشيئاً، ولهذا كان أول ما نزل من القرآن آيات العقيدة والرسالة والبعث والجزاء فلما ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام" (٣).

ويؤكد هذه الحقيقة ما روته السيدة عائشة على وهي تذْكُرُ نُزُول القُرآن قالت: "إِنَّمَا نَزَلَ مَا نَزَلَ مِنْهُ-أَي القرآن الكريم- سُورَةٌ مِنْ الْمُفَصَّلِ فِيهَا ذِكْرُ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ حتَّى إذا ثابَ النَّاسُ إلى الإسلامِ نزلَ الحلالُ والحرامُ، ولو نزلَ أوَّل شيءٍ: لا تشْربُوا الخمر لقالُوا: لا ندَعُ الزِّنا أبدًا"(٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ فضائل القرآن، باب: تأليف القرآن (ح:٩٩٣٠)، (٣/٢٨٧)].



<sup>(</sup>۱) سورة المائدة: جزء من الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) القطان: تاريخ التشريع الإسلامي (ص:٥٦).

<sup>(</sup>٣) شرف الدين: تاريخ التشريع (ص:٦٨).

وهذا لا يدلل إلا على نزول الأحكام متدرجة وأنها لم تنزل دفعة واحدة، فهي ملائمة للواقع بحيث تتقبلها العقول والنفوس، خلافاً ما لو نزلت دفعة واحدة وما يترتب على ذلك من عنت ومشقة.

وجاء في الإتقان بهذا الشأن:" ولولا أن الحكمة الإلهية كما يقولون اقتضت وصوله إليهم منجماً بحسب الوقائع لهبط به إلى الأرض جملة كسائر الكتب المنزلة قبله؛ ولكن الله الله باين بينه وبينها، فجعل له الأمرين: إنزاله جملة، ثم إنزاله مفرقاً؛ تشريفاً للمنزل عليه"(۱).

وقال الإمام ابن القيِّم عِشْ: "إنَّ حكمة هذا التدريج؛ التربية على قبول الأحكام، والإذعان لها، والانقياد لها شيئاً فشيئاً (٢).

### البعد الثاني: البعد التطبيقي للتدرج:

يتضح مما سبق أن الشريعة الإسلامية راعت مبدأ التدرج في تشريع الأحكام للعباد لحظة التنزيل، وليس ذلك فحسب؛ بل اشتمل منهجها تطبيق بعض الأحكام على مراحل متوالية وذلك بهدف الوصول إلى تطبيق أحكام الشرع على وجه متكامل ينسجم مع واقع العباد وأحوالهم، وهو ما يمكن وصفه بالبعد التطبيقي للتدرج.

فالبعد التطبيقي قد عرفه الزحيلي بأنه: "هو بيان الأحكام الشرعية للناس شيئا فشيئاً، لتتم معرفتهم واستيعابهم لها، وإدراكهم لحقيقتها، والتدرج فيها من الأيسر إلي ما يليه، ومن السهل إلى الأشد، ومن القريب لأذهانهم إلى ما بعد عنهم حتى ينخرطوا في دين الله وشرعه، ويقتنعوا به، ويلتزموا بأحكامه فكراً وشرعاً، وهذا واجب العلماء والدعاة خاصة، وواجب كل مسلم عامة "(٣).

وعرفه د.رأفت المصري بأنه: "هو المرحلية في تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية على المجتمع بسبب عدم صلاحية المجتمع آنيا للتطبيق الكامل، مع النية الجادة والسعي الدؤوب لهذا التطبيق الكامل متى أتيح المجال، وسنحت الفرصة "(٤).

<sup>(3)</sup> موقع الملتقى الفقهي/ أحد أفرع الشبكة الفقهية: د. رأفت محمد المصري: التدرج في تطبيق الشريعة، يوم:  $\frac{(3)}{(3)}$  http://www.feqhweb.com/vb/showthread.php?t=97% page= $\frac{77}{(3)}$ 



<sup>(</sup>١) السيوطي: الإتقان في علوم القرآن (١٣٢/١).

<sup>(</sup>٢) ابن القيم: بدائع الفوائد (٣/١٨٤).

<sup>(7)</sup> الزحيلي: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية (m).

وعرفه النشمي بأنه: تطبيق جزئي لبعض الأحكام الشرعية التي تهيأت الظروف المناسبة لها، ثم السعي لتهيئة المجال لتطبيق باقي الأحكام وهكذا حتى يتم تطبيق الشريعة كاملة في الحياة والمجتمع (١).

#### التعرف المختار:

من خلال ما سبق من التعريفات، أرجح تعريف د. المصري: "هو المرحلية في تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية على المجتمع بسبب عدم صلاحية المجتمع آنيا للتطبيق الكامل، مع النية الجادة والسعي الدؤوب لهذا التطبيق الكامل متى أتيح المجال، وسنحت الفرصة"

#### سبب الترجيح:

لأن تعريفه شامل وتضمن فيه سبب وضوابط التدرج في التطبيق، وهو الأقرب للواقع الحرج الذي يحتاج إلى تدرج في التطبيق.

## أدلة التدرج في تطبيق بعض الاحكام الشرعية:

ويمكن الاستدلال على نهج الشريعة الاسلامية منهج التدرج في تطبيق بعض الأحكام الشرعية بالأدلة التالية من السنة النبوية:

١. ما رواه ابْنُ عَبَّاسٍ هُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ لِمُعَاذِ بْنِ جَبَلَ حِينَ بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ: (إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْماً أَهْلَ كِتَابٍ، فَإِذَا جِئْتَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ الله، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُوْخَذُ مِنْ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُوْخَذُ مِنْ أَغْنِيلَةٍهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ، وَاتَّق دَعُوةَ أَغْنِيلَهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ، وَاتَّق دَعُوةَ المَظْلُوم فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ)(٢).

وجه الدلالة: دل على أن الرسول ﷺ لما بعث معاذ ﷺ إلي اليمن لأهل الكتاب؛ فطلب منه أن يبدأ بالتوحيد وأن يغرس في قلوبهم الإيمان، فإن استقر الإيمان فيتدرج معهم في

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ الزكاة، باب: أخذ الصدقة من الأغنياء (ح: ٤٩٦)، (٥٧/١)].



<sup>(</sup>١) النشمي: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية (ص(1) "نقل بتصرف".

تأسيس الفرائض الخمس، فريضة بعد فريضة، وذلك من باب التلطف بحالهم؛ لأنه لو طالبهم بالجميع في أول مرة لم يأمن النفرة (١).

فإن هم أطاعوا فأخبرهم: يفهم منه أنهم لو لم يطيعوا لا يجب عليهم شيء، فالرسول على شاعوا فأخبرهم: يفهم منه أنهم لو الترتيب والتعقيب والانتقال من الأهم للأهم، إضافة إلى ذلك عبر بلفظ إذا تفاؤلا بحصول الوصول إليهم.

٢. ما ورد أن النبي الله لما بايع ثقيفاً على الإسلام اشترطوا عليه أن لا صدقة عليهم ولا جهاد، فقبل منهم النبي الله وقال بعد أن بايعهم: (سَيَتَصنَقُونَ وَيُجَاهِدُونَ إِذَا أَسْلَمُوا)(٢).

وجه الدلالة: دل على أن النبي ﷺ قبل شرط ثقيف بأن لا يتصدقوا ولا يجاهدوا، وذلك لعلمه ﷺ أنهم إذا أسلموا وتمكن الإيمان من قلوبهم ستطيب أنفسهم بذلك، فهو صورة من صور التدرج في الدعوة وفي امتثال أحكام الشريعة الإسلامية، ويلاحظ أن ذلك التدرج وقع حال عز الإسلام وعلو كلمته وقوة سلطانه، فالحاجة إلى التدرج حال الاستضعاف من باب أولى (٣).

فإن ثقيف لما انهزموا من أوطاس دخلوا حصنهم بالطائف، وتهيئوا لقتال المسلمين فحاصرهم الرسول في ثمانية عشر يوماً أو أكثر من ذلك، فشق ذلك على أهل الطائف مشقة عظيمة شديدة، ولم يؤذن لرسول الله في بالرحيل وفك حصارهم، فلما انصرف الرسول في من الطائف وترك محاصرته وعزم على السفر، قيل: يا رسول الله أُدع على ثقيف فقد أحرقتنا نبالهم، فقال: اللهم اهد ثقيفا إلى الإسلام وأت بهم مسلمين (أ).

فها هو الرسول ﷺ دعا لهم ودعاهم للإسلام بطريقة تليق بضعفهم، فقد تدرج الرسول ﷺ وكان الإسلام في قوته وسلطته، فإن التدرج في واقع عجّ بالفتن والمنكرات والقهر كان بالأولى، فأصبح لزاماً أن يتم إعادة البناء لبنة لبنة، ومرحلة مرحلة، بشكل مقبول ويتوافق كل الاتفاق مع الفطرة البشرية.

<sup>(</sup>ئ) العظيم آبادي: عون المعبود شرح سنن أبي داوود (177/).



<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/۳ه).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  أخرجه: أبو داوود في سننه [كتاب/ الخراج والفيء، باب: ما جاء في خبر الطائف (ح: $^{(7)}$ ، ( $^{(7)}$ )، أخرجه الألباني [الألباني: السلسلة الصحيحة المتكاملة (ح: $^{(7)}$ ، ( $^{(7)}$ ).

<sup>(</sup>٣) السويلم: فقه التدرج في تطبيق الاقتصاد الإسلامي (ص:١٣).

٣. قال عبدُ الملك بن عمر بن عبد العزيز الأبيه: "يا أبت، مالك لا تنفذ الأمور، فو الله ما أبالي لو أن القدور غلت بي وبك في الحق، قال له سيدنا عمر بن عبد العزيز الا تعجل يا بني، فإن الله ذُم الخمر في القرآن مرتين وحَرَّمها في الثالثة، وأنا أخاف أن أحمل الحق على الناس جملةً فيدفعونه جُمُلة، ويكونَ من ذا فتنة" (').

فالخليفة الراشد عِشَم حث على ضرورة الأخذ بسنة التدرج في تنفيذ الشرع وتطبيقه مستدلاً بالتدرج في التشريع، الذي سلكه الله على اليجاب بعض الواجبات، وتحريم بعض المحرمات، مثل تحريم الخمر، وليس المقصود في التنفيذ أن نتدرج في إيجاب الواجبات وتحريم المحرمات، كما كان الحال عليه قبل استقرار الشريعة وتمام النعمة، فنبيح الخمر مثلا ونبين إثمهما أكبر من نفعهما، ثم نحرم شربها أوقات الصلوات المفروضة، ثم بعد حين نحرمها تحريماً قاطعاً، فهذا أمر لا يمكن أن يقول به من كان له أدنى معرفة بنصوص الشريعة، وفهم مقاصدها(٢).إذا كان منهج النبي ﷺ والخلفاء ﷺ قديماً التدرج في التطبيق لقرب عهدهم بالإسلام فاليوم آكد وأولى للبعد عن تطبيق تعاليم الإسلام.

وهذا ما يُظهر جلياً روح الشريعة الإسلامية، ويحقق غاياتها المقاصدية العظيمة، إذ إن التهيئة السابقة للحكم، والتدرج في تطبيقه، تبعث الناس على قبوله والالتزام به على أتم وجه.

http://main.islammessage.com/newspage.aspx?id=YA9.



<sup>(</sup>١) الشاطبي: الموافقات (٩٣/٢-٩٤)؛ الأندلسي: العقد الفريد [باب: خلافة عمر بن عبد العزيز (١٦٢/٢)].

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> موقع رسالة الإسلام: د. عبد العزيز الفوزان: التدرج في تطبيق الشريعة مطلوب في الدول التي لا تطبقها: يوم: الأربعاء تاريخ: ١١/٣/١٦م

المبحث الثاني أنواع التدرج في التشريع الإسلامي إن المتأمل في أصل التشريع الإسلامي يلاحظ أن المشرع الحكيم لم يُنزل الأحكام متعاقبة فحسب؛ بل كان هذا التعاقب متمثل أيضا في أنواع التدرج، فقد قسم الفقهاء التدرج في تشريع الأحكام إلى ثلاثة أنواع وهي على النحو التالي:

النوع الأول: التدرج البياني: وهو التدرج بإنزال الأحكام الشرعية بالإجمال ثم التفصيل(١):

إن الأحكام الشرعية لم تنزل دفعة واحدة، بل نزلت حكماً حكماً، وكل واقعة لها حكم خاص فكانت تنزل متدرجة، وإضافة إلي ذلك كانت تنزل بشكل عام ومجمل ثم بيان التفصيل، فيقصد بالتدرج البياني أن تفصيلات الأحكام جاءت متدرجة عبر أزمان مختلفة، قد تطول الفترة الزمنية بين الحكم والآخر، وقد تقصر ولله في كل ذلك حكمة (٢).

فإن من حكمة الخبير العليم أنه تدرج بشكل راق ولائق بالأحوال والطبائع فهذا لا يدلل إلا على مدى سمو ورئقي الشريعة الإسلامية.

"ويظهر التدرج البياني جلياً واضحاً من خلال المقارنة بين التشريع المكي والمدني فلقد كان الغرض من التشريع في مكة خلال ثلاثة عشر عاماً هو إصلاح العقيدة؛ لأن العقيدة هي اللبنة الأولى في بناء الدولة الجديدة، أما التشريع المدني فقد تعرض القرآن الكريم فيه لكثير من التفصيلات التشريعة التي تُكمِل وتُفصلِ ما جاء في التشريع المكي، ولاسيما فيما يتعلق بالمعاملات المدنية (٣)"، وبذلك توالت اللبنات في بناء المنهج التشريعي المتكامل على شكل متوالى متدرج أكثر تفصيلاً واستيعاباً لجوانب الحياة الإنسانية.

ويمكن الاستدلال على نهج الشريعة الاسلامية منهج التدرج البياني بالأدلة التالية من القرآن والسنة النبوية ومن واقع التشريع:

أولاً: القرآن الكريم.

هناك جملة من الأحكام الكلية والتوجيهات العامة التي جاءت الشريعة الإسلامية تدعو الفرد المسلم التحلي بها من خلال غرس العقيدة والقيم، ومخاطبة الجوارح والقلوب، فجاء بيان

<sup>(</sup>٣) الشاطبي: الموافقات (٣/٣٤)؛ الخضرى: تاريخ التشريع الإسلامي (ص:١٩)؛ القطان: تاريخ التشريع الإسلامي (ص:٥٠)؛ الأشقر: تاريخ التشريع الإسلامي (ص:٤١)؛ الأشقر: تاريخ التشريع الإسلامي (ص:٤١)؛ عبد العزيز: المدخل لدراسة الفقه الإسلامي (ص:٤٩-٥٢).



<sup>(</sup>١) الزحيلي: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية (ص:٣٤)؛ الأشقر: تاريخ الفقه الإسلامي (ص:٤٨).

السروري: التدرج في التشريع، مجلة صالح كامل للاقتصاد الإسلامي، ع(ص:197)؛ سنة السروري: التدرج في التشريع، مجلة صالح كامل المقتصاد الإسلامي، ع(a,b)

تفصيل هذه الأحكام في المرحلة المدنية من زمن التشريع الإسلامي فهذا هو مقصد التدرج البياني، فلا بد من التنويه من أنه لا يمكن الفصل بين تشريع الأحكام في مكة، وتفصيلاتها في المدينة؛ حيث إن التشريع هو متكامل لا يتجزأ مطلقاً، إنما جاء على مرحلتين ليبعث الناس على قبوله، وملائمة لظروفهم وأحوالهم. فإن الآيات القرآنية التي نزلت على قلب النبي في مكة تضمنت أحكاماً كلية ومجملة، فتحدثت عن غرس القيم والأخلاق السامية، سأكتفي بذكر بعض الآيات التي تحدثت عن ذلك:

١. من هذه الآيات ما جاء في سورة لقمان قوله ﴿ إِنَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأُمُرْ بِالْمُعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴿ وَالْا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأُرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللهَّ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللهَّ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحُمِيرِ ﴾ (١).

وجه الدلالة: تضمنت هذه الطائفة من الآيات القرآنية بعضاً من الأحكام الكلية التي شرعت في بداية عهد التشريع الإسلامي، حيث إنها جاءت تحث على التحلي بالأخلاق الحميدة، والسلوك السوي الذي يستقيم مع الفطرة السليمة وهي:

- القامة الصلاة، والإقامة تعنى الالتزام بحدودها وفروضها وأوقاتها (١).
- ٢) الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بحسب قدرة وطاقة كل شخص.
- ") اصبر على ما أصابك، علم أن الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر لا بد أن يناله من الناس أذى فأمره بالصبر، واعتبر الصبر على أذى الناس لمن عزم الأمور.
- لا تعرض بوجهك عن الناس إذا كلمتهم أو كلموك احتقاراً منك لها، واستكباراً عليهم،
   ولكن ألن جانبك وأبسط وجهك إليهم.
- ه) نهت عن المشي في الأرض مرحاً أي متكبراً جباراً وعنيداً؛ لأن فعل ذلك يبغض الله(7).
- ٢. ومن هذه الآيات أيضاً ما جاء في سورة الإسراء قوله ، ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَا وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَا وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَا وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَا وَلَا تَقْرَبُوا الزَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ ۗ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا إِنَّهُ كَانَ

<sup>(</sup>۳) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم (١٥٠/٦).



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة لقمان: الآية (١٧–١٩–١٩).

<sup>(</sup>۲) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم (٦/١٥٠).

فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانًا فَلَا يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ بِالْقِسْطَاسِ اللَّسْتَقِيمِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ بِالْقِسْطَاسِ اللَّسْتَقِيمِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفَقَادَ كُلُّ أُولِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ وَالْفَوَادَ كُلُّ أُولِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ وَالْمُولِا ﴾ وَلَا تَعْنُ مَنْ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴿ وَلَا تَعْنُ مَا لَيْسَ لَكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الْمُولِلا ﴾ وَلَا تَعْنُ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴿ وَلَا تَعْنُولُوا فَا لَا إِنْكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ وَلَا عَنْهُ مَا لَيْ السَّمْ وَلَا ثَالِكُ لَا لَا عُولِلَا ﴾ وَلَا لَا لَيْ وَلَيْكُ لَنْ تَوْفُوا اللَّهُ وَلَا عَنْ الْعَلَالُ عَلَى الْتُولُولُ وَلَا لَكُولُولُ اللّهُ وَلَا عَلَالَهُ وَلَا عَلَى الْمُؤَادَ كُلُلُ اللّهُ وَلَا عَلَى الْمُؤْمِلُولُكُ ﴾ وَلَا عَنْ عَنْهُ مَسْتُولُولُ الْعَلْقُولُ وَلَيْلُ لَكُ لِهِ عَلْمُ لِلْهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلِلْكُ اللّهُ اللّهُ وَلِلْكَ الْعَلَالُ عَلَى اللّهُ وَلِلْكُ اللّهُ الْمُ اللّهُ وَلِلْكُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا عَلْلُ الْولِيلُ فَا عَنْهُ مَسْتُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلْمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ ا

وجه الدلالة: وهذه الطائفة من الآيات الكريمة ذكرت جملة من الأحكام الكلية، حيث إنها حثت على الابتعاد عن الزنى وعدم الاقتراب منه، وتجنب أسبابه ودواعيه، وتضمنت حرمة قتل النفس إلا بالحق، وحرمة أكل مال اليتيم، وحثت على عدم بخس الناس وغشهم في الكيل، وعدم القول بما ليس له به علم؛ أي لا ترم أحد بما ليس لك به علم؛ لأن ذلك يحقق للفرد حسن العاقبة.

## ثانياً: السنة النبوية:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنْ النَّبِيِّ ۚ قَالَ: (اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ، قَالَ: الشِّرْكُ بِاللَّهِ وَالسِّحْرُ وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَكْلُ الرِّبَا وَأَكْلُ مَالٍ الْيَتِيمِ وَالتَّولِيِّي يَوْمَ الزَّحْفِ وَقَدْفُ الْمُحْصِنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْغَافِلَاتِ)(٢).

وجه الدلالة: إن السنة النبوية سارت على نهج القرآن الكريم، وجاءت لتدعم ما حث عليه القرآن الكريم، ونهت عن العادات الرذيلة السائدة كالشرك بالله والسحر وقتل النفس وأكل الربا والقذف، ووصفتها بالموبقات أي المهلكات؛ لأنها سبب في هلاك صاحبها(٣)، وإضافة إلى ذلك جعل الرسول المجالة الموبقات سبباً لدخول الجنة، يؤكد ذلك قوله الله عن عَبْدٍ يُصلِّي الصَّلَوَاتِ الْخَمْسُ ويَصُومُ رَمَضَانَ ويَخْرِجُ الزَّكَاةَ ويَجْتَنِبُ الْكَبَائِرَ السَّبْعَ إِلَّا فَتَحَتْ لَهُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ فَقِيلَ لَهُ ادْخُلْ بِسِلَامٍ)(٤)، فإن تقديم الأجر بعد النهي عن الاقتراب يؤدي إلى الاستجابة والمسارعة في تحقيق المطلوب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: النسائي في سننه [كتاب/ الزكاة، باب: وجوب الزكاة (ح:٢٤٣٤)، (ص:٥٨٢)]؛ قال الألباني: إنه حديث ضعيف: السلسلة الضعيفة (ح:٢٣٧١).



<sup>(</sup>۱) سورة الإسراء: من الآية (٣٢ –٣٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري في صحيحه[كتاب/ المحاربين من أهل، باب: رمي المحصنات (-3.407)، (-3.407).

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> ابن حجر: شرح الباري (٢٥٣/١٢).

## ثالثاً: واقع التشريع:

الأصل بأن الأحكام أول ما جاءت مجملة ثم عرض تفصيلاتها وبيان جزئياتها ما قرره الإمام الشاطبي بقوله: "إذا رأيت في المدنيات أصلاً كلياً فتأمله تجده جزئيا بالنسبة إلي ما هو أعم منه، أو تكميلاً لأصل كلي، وبيان ذلك أن الأصول الكلية التي جاءت الشريعة بعفظها خمسة وهي: الدين والنفس والعقل والنسل والمال؛ أما الدين فهو أصل ما دعا إليه القرآن والسنة وما نشأ عنها وهو أول ما نزل بمكة، وأما النفس فظاهر إنزال حفظها بمكة كقوله أن وألا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ الله إلا بالحق وقوله الله الله وقوله المناه وهو المحالة أي الإ بالمدينة، عليكم (١) وأشباه ذلك، وأما العقل فهو وإن لم يرد تحريم ما يفسده وهو الخمر إلا بالمدينة، فقد ورد في المكيات مجملاً، إذ هو داخل في حرمة حفظ النفس كسائر الأعضاء ومنافعها من السمع والبصر وغيرهما، وأما النسل فقد ورد المكي من القرآن بتحريم الزني والأمر بحفظ الفرج إلا على الأزواج أو ملك اليمين، أما المال فورد فيه تحريم الظلم وأكل مال اليتيم والإسراف والبغي ونقص المكيال أو الميزان، والفساد في الأرض، وما دار بهذا المعنى، وأما العرض الملحق بها، فداخل تحت النهي عن إذايات النفوس" (٢).

من خلال ما سبق يتضح وجود تدرج بياني في منهج التشريع الإسلامي، فالأدلة السابقة وضحت ذلك البيان؛ حيث إن الأحكام جاءت بداية عامة في المرحلة المكية، وجاءت تفصيلات هذه الأحكام في المرحلة المدنية، فلا يعني ذلك عدم وجود تكاليف في المرحلة المدنية، إنما هذه التكاليف كانت بقدر ما يتناسب مع قدراتهم وطبائعهم، فكانت هذه التكاليف بمثابة حجر الأساس الذي ستنبني عليه الأحكام والتكاليف الأعظم، وفي ذلك إشارة دالة على نهج الشريعة منهج التدرج البياني في التشريع.

فإن الأحكام التي شرعت في هذا النوع كانت لضرورة إصلاح المجتمع آنذاك وتنظيمه وترسيخ العقيدة والقيم، دون سؤال الناس عن ذلك.

 $<sup>(^{7})</sup>$  الشاطبي: المو افقات  $(^{7}/^{7}-^{7})$ .



<sup>(</sup>۱) سورة الأنعام: جزء من الآية (۱۵۱).

<sup>(</sup>۲) سورة الأنعام: جزء من الآية (۱۱۹).

النوع الثاني: التدرج الكمي: وهو التدرج في تشريع تفصيلات الأحكام حكماً بعد آخر (١).

ويظهر جلياً التدرج في تشريع تفصيلات الأحكام حكما تلو الآخر، من خلال نزول القرآن منجماً على قلب رسول الله في فكان هذا التنجيم مقصوداً، ويدلل على رحمة الحق ورأفته بالرسول في وبعباده وبالأمة حتى يسهل عليهم حفظه والتمسك به والامتثال لأمره (٢)، وعدم تحملهم العنت والمشقة: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُبَّتَ بِهِ فُوَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا) (٢).

يقول الأستاذ مناع القطان: "لقد كان من حكم ذلك التنجيم في نزول القرآن مسايرة الحوادث والتدرج في التشريع، فما كان الناس ليسلس قيادتهم للدين الجديد لولا أن القرآن عالجهم بحكمة وأعطاهم من دوائه الناجع جرعات يستطبون بها من الفساد والرذيلة، كلما حدثت حادثة بينهم نزل الحكم يجلي لهم صبحها ويرشدهم إلى الهدى، ويضع لهم أصول التشريع حسب المقتضيات أصلاً بعد آخر فكان هذا طباً لقلوبهم" (3).

## أمثلة للتدرج الكمي في الأحكام الشرعية:

#### تحريم الزواج من المشركين:

حيث أرسل رسول الله على مرثداً الغنوى إلى مكة ليخرج منها قوماً مسلمين مستضعفين، فلما وصلها عرضت امرأة مشركة نفسها عليه، فكانت ذات جمال ودين، فأعرض عنها خوفاً من الله، ثم أقبلت عليه تريد الزواج منه فقبل، ووقف ذاك على إذن رسول الله على فلما قدم المدينة عرض قضيته على رسول الله ، وطلب إجازة ذلك النكاح فنزل قوله الله في وطلب إجازة ذلك النكاح فنزل قوله في الأولا تَنْكِحُوا النُّمْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلاَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلا تُنْكِحُوا



ا 🕇 للاستشارات



<sup>(</sup>۱) النجار: فقه التدين فهماً وتنزيلاً (۱۳۰/۳)؛ وقد سماه الزحيلي بالتدرج الزمني، الزحيلي: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية (ص:۳۳).

<sup>(</sup>٢) قاسم: مبادئ الفقه الإسلامي (ص: ٢٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الفرقان: الآية (٣٢).

<sup>(</sup>ئ) القطان: تاريخ التسريع الإسلامي (ص:(5)).

المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَدْعُو إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَدْعُو إِلَى النَّامِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (١).

فالمشرع الحكيم تناول أحكام الأسرة، وابتدأ هذه الأحكام بالعلاقة الزوجية، ونبّه على ضرورة أن يكون الاختيار على أساس الدين لتظل العلاقة موثقة بروابط المودة والرحمة والإخلاص، فالمشركة لا يحل لها أن تكون في حجر مسلم، والمؤمنة لا يحل لها أن تكون تحت سلطان الرجل المشرك ولهذا حرم الإسلام الزواج بالمشركات وتزويج المشركين بالمؤمنات (٢).

## تشريع اللعان (٣):

كما حرص الإسلام على اختيار الزوج المسلم واختيار الزوجة المسلمة، حرص أيضا على الحفاظ على هذه العلاقة المقدسة، وأمر بترك الشك والظن الذي يوصل إلى حد القذف كما جاء في حادثة هِلَالَ بْنَ أُمَيَّةَ قَذَفَ امْرَأَتَهُ عِنْدَ النَّبِيِّ بِشَرِيكِ ابْنِ سَحْمَاءَ فَقَالَ النَّبِيُ عَنْ النَّبِيُ الْبَيِّنَةُ أَوْ حَدُّ فِي ظَهْرِكَ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّه: إِذَا رَأَى أَحَدُنَا عَلَى امْرَأَتِهِ رَجُلًا يَنْطَلِقُ يَلْتَمِسُ الْبَيِّنَةُ أَوْ حَدُّ فِي ظَهْرِكَ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّه: إِذَا رَأَى أَحَدُنَا عَلَى امْرَأَتِهِ رَجُلًا يَنْطَلِقُ يَلْتَمِسُ الْبَيِّنَةُ فَجَعَلَ يَقُولُ: (الْبَيِّنَةَ وَإِلَّا حَدُّ فِي ظَهْرِكَ) (٤)، فنزل قول الحق عَنْ ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْبَيِّنَةَ فَجَعَلَ يَقُولُ: (الْبَيِّنَةَ وَإِلَّا أَنْفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللهِ ۖ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِينَ اللّهُ الْفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللهِ ۖ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِينَ ﴿ (٥).

## تحريم زواج المتعة:

وزواج المتعة: "هو التزوج بامرأة مدة معينة، فقد أبيح في صدر الإسلام للضرورة القصوى في أثناء الجهاد، ثم حرمه رسول الله ﷺ بتاتاً" (٦)، قال سلمة بن الأكوع رخص





<sup>(</sup>۱) سورة البقرة :الآية (۲۲۱).

<sup>(</sup>۲) الصابوني: صفوة التفاسير (۱/٤٤/۱).

<sup>(</sup>٣) اللعان: هو كلمات جُعِلت حجة للمضطر لقذف من لطخ فراشه وألق به العار أو لنفي ولد عنه، وسميت بذلك لاشتمالها على إبعاد الكاذب منهما عن الرحمة وإبعاد كل منهما عن الآخر، وجُعلت في جانب المدعي مع أنها أيمان على الأصح - رخصة لعسر البينة بزناها وصيانة الأنساب عن الاختلاط، الرملي: نهاية المحتاج (١٠٣/٧).

<sup>(</sup>ئ) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ الشهادات، باب: إذا ادَّعى أو قَذَفَ (ح:٢٦٧١)، (٢/٥٤٦)].

<sup>(°)</sup> سورة النور: الآية (٤-٧).

<sup>(</sup>٦) الأهدل: الأنكحة الفاسدة (ص:١٢٥).

النبي على عام أوطاس في المتعة وأتانا رسول الله وقال: (إنه قَدْ أُذِنَ لَكُم أَن تَستَمتِعُموا فاستَمتِعُوا) (١)، ثم جاء تحريم نكاح المتعة، عن ابن عباس، قال: إنما كانت المُتعة في أول الإسلام كان الرجل يَقْدمُ البَلدَة ليس له بها معرفة فيتزوج المرأة بقدر ما يرى أنه يُقيم فَتحَفَظُ له متاعهُ وتُصلح له شيئهُ حتى إذا نزلت الآية: ﴿إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيُما بُهُمُ (١)، فقال ابن عباس في: " فَكُل فَرج سِوى هذين فهو حرام (١) وأن عليا في قال لابن عباس في: أن النبي في وَن الْمُتْعَةِ وَعَنْ لُحُومِ الْحُمرِ الْأَهْلِيَّةِ زَمَنَ خَيْبَر) (٤). وقال النبي في يوم فتح مكة: (أَيُّهَا النَّاسَ! إِنِّي قَدْ أَذِنْتُ لَكُمْ فِي الاسْتِمْتَاعِ أَلا وَإِنَّ الله قَدْ حريمهَا إلَى يَوْمِ القَيامَة. فَمَنْ كَانَ عِنْدَهُ مِنْهُنَ شَيْعًا (١).

فالأحكام في هذا النوع كانت بناءً على ما عُرض على الرسول هم من تساؤلات المسلمين، فينزل الشارع الحكيم لبيان ذلك؛ لأنه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، فذكرت هنا أمثلة تدور حول نفس الموضوع حتى يبرز هذا النوع بطريقة دقيقة وواضحة.

## النوع الثالث: التدرج الكيفي: وهو التدرج في تشريع الحكم الواحد (٦).

كما كان التدرج في تتزيل الأحكام كمياً بتواليها أحكاماً بعد أخرى، فقد كان كيفياً أيضاً بتصاعد الحكم الواحد من الأخف إلي الأشد في التكليف إيجاباً وتحريماً كما هو معلوم في إيجاب الصلاة وتحريم الخمر (١)، أي أن الحكم يأخذ أطواراً وأحكاماً مختلفة حتى يصل إلي غايته (١)، ولقد سلك الله على بعباده التدريج في إنزال الحكم الواحد بعينه رحمة بالعباد، وحتى يمكن أن يتقبلوا حكم الله النازل من غير أن يفاجئهم بأحكام ليست في طاقتهم (٩).

 $<sup>^{(9)}</sup>$  قاسم: مبادئ الفقه الإسلامي (ص: 77).



<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ النكاح، باب: نهي رسول الله (-۱۱۸:)، (-۱۳۱٤)].

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة المؤمنون: الآية (7)؛ سورة المعارج: الآية (70).

<sup>(7)</sup> أخرجه: الترمذي في سننه [كتاب/ النكاح، باب: ما جاء في نكاح المتعة (-1111)، (797)] وقال الألباني: إنه حديث منكر [السلسلة الضعيفة (-1111)].

 $<sup>^{(3)}</sup>$  أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ النكاح، باب: نهي رسول الله (ح: ١٥١٥)، (2/7).

 $<sup>^{(0)}</sup>$  أخرجه: ابن ماجه في سننه [ كتاب/ النكاح، باب: النهي عن نكاح المتعة (-1977)، (1/017)]؛ قال الألباني: إنه حديث صحيح [السلسلة الصحيحة (0/077)].

<sup>(&</sup>lt;sup>٦)</sup> النجار: فقه التدين فهماً وتنزيلاً (١٣٠/٣)؛ وقد سماه الزحيلي بالتدرج النوعي، الزحيلي: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية (ص:٣٣).

<sup>(</sup> $^{(\vee)}$  النجار: فقه التدين فهماً وتنزيلاً ( $^{(\vee)}$ ).

<sup>(&</sup>lt;sup>٨)</sup> الأشقر: تاريخ الفقه الإسلامي (ص:٨٤).

#### التدرج في الإيجاب:

إن القرآن الكريم أمر المسلمين بالعفو عن المشركين أول الأمر، ولم يأمرهم بقتالهم؛ لأنهم لا يزالون ضعافاً، قوله على: ﴿ كُفُّوا أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ (٢)، ثم بعد ذلك أذن لهم بقتال الذين يقاتلونهم قوله على: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهَّ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ (٦)، ثم فرض عليهم قتال الذين يقاتلونهم من الكفار قوله على: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ الله مَعَ المُتقِينَ ﴾ (٤)، ثم أمرهم بالقتال حتى لا تكون فتنة قوله على: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ للله قَانِ انْتَهَوْا فَلَا عُدُوانَ إِلَا عَلَى الظَّلْلِينَ ﴾ (٥)، إلى أن انتهى الأمر بقتال المشركين كافة لقوله على: ﴿ وَقَاتِلُوا المُشْرِكِينَ كَافَةً كَمَا الطَّالِينَ ﴾ (٢)، إلى أن انتهى الأمر بقتال المشركين كافة لقوله على: ﴿ وَقَاتِلُوا المُشْرِكِينَ كَافَةً كَمَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

## التدرج من التخيير بالإباحة إلى الفرض:

من رحمة الحق و فرض الأحكام التي قد تشق على النفس أن يفرضها بالتدرج، فالصوم قد تدرج المشرع في فرضيته، وكان أول الأمر على التخيير فكان من شاء صام ومن شاء أفطر وأطعم عن كل يوم يفطره مسكيناً (٧)، لقوله و فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا لَهُ وَأَنْ

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سليمان: فقه الصيام في الإسلام  $(\omega: \wedge \wedge)$ .



<sup>(</sup>۱) أبو شهبة: المدخل لدراسة القرآن الكريم (ص: ۷۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة النساء: جزء من الآية (۷۷).

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الحج: الآية (٣٩).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة: الآية (١٢٣).

<sup>(°)</sup> سورة البقرة: الآية (١٩٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة التوبة: جزء من الآية (٣٦).

تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١)، ثم تحتم الصيام على القادر الصحيح المقيم، وكان إذا غربت الشمس يتناولون طعامهم ما لم يناموا، ومن نام قبل أن يطعم ويشرب حرم عليه الطعام والشراب إلى الليلة المقبلة (٢)، وفي سنَةِ فرض الصيام، أصبح صيامه عزيمة وارتفع الإطعام، وأصبح لزاماً إلا لأصحاب الأعذار لقوله : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْمُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ (٢).

#### التدرج في التحريم:

قد بُعث الرسول والعرب قد تمكنت منهم عادات متنوعة منها الصالح الذي لا ضرر فيه وقد أقره التشريع الإسلامي، ومنها المشتمل على إسراف قد عدله وهذبه الإسلام بما يحقق مصالح الناس، ومنها الضار الذي لا يستقيم مع بناء مجتمع صالح قوي، فأراد الإسلام أن ينهاهم عن هذه العادات الضارة لكنه لم يسلك معهم طريق المفاجأة في النهي والتحريم وإنما أخذهم بالتدرج حتى تتهيأ النفوس لتقبل الحكم والامتثال له (٤).

فكان الخمر عادة متأصلة عند العرب، وعندما يصل الحال بأمة أن تعد الرذيلة فضيلة والداء دواء فعند ذلك يصعب العلاج، ويكون العلاج أيسر بكثير عندما يكون مرتكب الجرم معتقداً بأنه جرم وفساد، ولذلك سلك القرآن في تحريم الخمر مسلكاً فذاً (٥).

لقد كان الله يعلم أن عادة شرب الخمر عادة قاهرة ليس من السهل التغلب عليها، وأنه لكي يتم اقتلاعها لا بد من بناء الفرد بناء إيمانيا تربويا صحيحا وإقامة المجتمع العادل المتوازن حيث تنتفى الضغوط ويعم الأمن النفسى والأمان الاجتماعي<sup>(٦)</sup>.

ونظراً لهذه الظاهرة التي تغلغلت في المجتمع الجاهلي، فإن الإسلام قضى عليها ببضع آيات (٧):

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سيد قطب: في ظلال القرآن ( $^{(\vee)}$  سيد



<sup>(</sup>١) سورة البقرة: جزء من الآية (١٨٤).

<sup>(</sup>٢) سليمان: فقه الصيام في الإسلام (ص:٨٧).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: جزء من الآية (١٨٥).

<sup>(</sup>٤) الشافعي: ترسيخ العمل بالسياسة الشرعية (ص:٣٧٩).

<sup>(</sup>٥) الأشقر: تاريخ الفقه الإسلامي (ص:٥٠).

<sup>(</sup>١) الطويل: الخمر والإدمان مشكلة العصر الخطيرة (ص:١٣):

بداية الأمر لم يأمر باجتنابها بلفظ صريح، فقد أشار إشارة ضمنية وتلميح بأن الخمر ليس بالرزق الحسن، قوله ١٠ ﴿ وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ﴾(١)، ثم نزل قوله ﷺ: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخُمْرِ وَالْمُسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهَا ﴾ (٢)، جاءت الآية لتقارن بين منافع ومضار الخمر، أما المنافع دنيوية فيها نفع البدن وتهضيم الطعام وإخراج الفضلات وتشحيذ بعض الأذهان، واللذة والنشوة المزعومة، وما يترتب على الاتجار بها من ربح، ومضارها من إثم تعاطيها وما ينشأ عنه من ضرر في الجسم وفساد العقل وضياع المال، وإثارة لبواعث الفجور والعصيان(7)، فإن شرب الخمر غالباً يؤدي إلى ارتكاب الجرائم كالقتل والزنا، لأنه السبب في إزالة الحياء والحشمة بتخديرها للمناطق المُخية العليا في الإنسان وعندئذ ينفلت الإنسان من ربقة الأخلاق والمُثل فينطلق كالبهيمة يسافد في الطرقات وفي أي مكان (٤). فالآية كانت صريحة بترجيح المضار على المنافع، فترك بعض الناس شرب الخمر، وقالوا: لا حاجة لنا بما فيها إثم كبير، ولم يتركها بعض الناس وقالوا: نأخذ منفعتها ونترك إثمها (٥) فنزل قوله على: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ (٦)، جاءت هذه الآية للنهي عن الاقتراب من الصلاة في حال بقاء أثر السكر، حتى يزول أثر السكر وتعلمون ما تقولون في صلاتكم، حتى نزلت آية التحريم الصريحة والقطعية قوله ﷺ: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهَا الْحُمْرُ وَالمُيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٧)، فصارت الخمر حراماً حتى قالوا ما حرم الله شيئاً أشد من الخمر $^{(\wedge)}$ .

فقد دعت الشريعة الإسلامية العالم إلى ترك الخمر وحرمتها على النفس منذ القرن السابع الميلادي؛ ولكن لم يستحب لهذه الدعوة ويأخذ بتحريم الخمر إلا البلاد الإسلامية وأما ما

<sup>(^)</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن (٦٦/٦).



<sup>(</sup>١) سورة النحل: جزء من الآية (٦٧).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: جزء من الآية (٢١٩).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم (٣٠٠/١)؛ الصابوني: صفوة التفاسير (٢٤٣/١).

<sup>(</sup> $^{(2)}$ زهران: المسكرات وأضرارها (ص $^{(27-27)}$ )؛ أبو رخية: الأشربة وأحكامها (ص $^{(100)}$ )؛ البّار: الخمر بين الطب والفقه (ص $^{(27)}$ ).

<sup>(°)</sup> قاسم: مبادئ الفقه الإسلامي (ص:٧٤).

<sup>(</sup>٦) سورة النساء: جزء من الآية (٤٣).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> سورة المائدة: الآية (۹۰).

عداها من البلاد، فقد بقيت تحت سلطان الخمر حتى أثبت العالم المادي أخيرا أن الخمر مفسدة عظمى، وأنها تهدم الصحة وتضيع المال وتضعف النسل، هناك بدأت الدعوة لتحريم الخمر تظهر وتشتد، وتؤلف لها الجماعات، وتجمع لها الأموال، وقد نجحت الدعوة لتحريم الخمر نجاحاً ملحوظاً، فلا يكاد يوجد اليوم بلد ليس فيه جماعات قوية تدعوا إلى تحريم الخمر، وتجد كل تعضيد من المنكرين والمصليين، ويستطيع الإنسان أن يرى أثراً للدعوة إلى تحريم الخمر ظاهراً في التشريعات التي صدرت في القرن الحالي(۱).

لذلك سلك المشرع الحكيم أفضل السبل للتخلص من هذه الظاهرة العميقة المنتشرة في المجتمع الجاهلي، من خلال التدرج في تحريمها، فإن الإسلام أول وآخر من جاء بالعلاج للقضاء على الخمر.

### التدرج في تغيير الهيئة والصورة مع بقاء الحكم ثابت:

عَنْ عَائِشَةَ عَ قَالَتْ: "فَرَضَ اللهُ الصَّلاةَ حِينَ فَرَضَهَا رَكْعَتَينِ رَكْعَتَينِ في الحَضرِ والسَّفَرِ، فَأُقِرَّتُ صَلاةُ السَّفرِ وَزِيدَ في صَلاةِ الحَضرِ "(٢)، وعن ابنِ عباس الله قال: "فرضت الصلاة على لسان النبي الله في الحضر أربعاً وفي السفر ركعتين وفي الخوف ركعة "(٣).

لقد فرض الله على رسول الله الصلاة ليلة الإسراء خمس صلوات في اليوم والليلة ركعتين، فلما هاجر صلى رسول الله الله الله المخرب لأنها وتر النهار (٤).

فقد شرعت أول الأمر ركعتين بالغداة وركعتين بالعشي؛ لأن القوم كانوا حديثي عهد بالإسلام ولم يكونوا قد تذوقوا حلاوة الإيمان بالطريقة التي تحببهم في الصلاة، ثم لما تغلغل الإيمان في نفوسهم وذاقوا حلاوته، جعلها الله خمس صلوات في اليوم والليلة (٥).

فحكم الصلاة فرض ثابت ولم يتغير مع تغير التدرج في الهيئة والصورة، فتدرج في عدد الركعات وتغيير هيئة الصلاة وبقيت الفرضية ثابتة.

<sup>(</sup>٥) الحسن؛ سراج: تاريخ التشريع الإسلامي ومصادره (٦١-٦٢).



<sup>(</sup>١) عودة: التشريع الجنائي في الإسلام (١/٥٠/١).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/الصلاة، باب: كيف فرضت الصلوات  $(-70.1)^{(1.1)}$ .

<sup>(</sup>٤) الشوكاني: نيل الأوطار شرح منتهي الأخبار (٢٨٦/١).

أما في هذا النوع فالأحكام لم تأت لسؤال الناس؛ إنما جاء بهدف تحقيق غايات الشريعة الإسلامية في إصلاح المجتمع وبث أحكام الشريعة فيه، وكان ذلك من خلال التدرج ليبعث الناس على قبوله وصولاً لتطبيقه على أكمل وجه.

# خلاصة القول في أنواع التدرج:

من خلال ما سبق وما بينت من أنواع التدرج في الشريعة الإسلامية، يتضح مدى عناية وحرص الشريعة على تنزيل الأحكام بصفة متدرجة لمسايرة الوقائع والحوادث وملائمتها للطبيعة البشرية، ولم تكتف الشريعة بذلك فحسب؛ بل اهتمت بطريقة التدرج ولذلك نلاحظ أن التدرج لم يكن في الأحكام حكم تلو الآخر، إنما ظهرت الرحمة في تجزيء الحكم الواحد كالخمر، وصولا للصورة النهائية للأحكام ويؤكد ذلك قول ابن عباس عن :(وَإِنَّمَا يُؤْخَذُ مِنْ أَمْر رَسُولِ الله بالآخِر فَالآخِر)(۱)، وهذا يدلل على فعالية أسلوب التدرج؛ وهو ما تهدف اليه الشريعة الغراء؛ لأن الشريعة طالما نوعت ولم تقتصر على نوع واحد يدلل على عناية الشريعة الفائقة في إيصال الناس إلى مرحلة الالتزام والقبول التام للأحكام، فهذه المنهجية جاءت لتحقق مقاصد سامية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/المغازي ،باب: غزوة الفتح في رمضان(ح٢٧٦٤)،  $( ^{1} )$  أخرجه: البيهقي في كتاب السنن الكبرى [كتاب/الصيام ،باب: القاصر دون التقصير  $( - ^{2} )$ ،  $( ^{2} )$ .





المبحث الثالث مجالات التدرج في التشريع الإسلامي في هذا المبحث سأتناول بيان مجالات التدرج، فالتدرج له مجالان وهما ما لا يجوز فيه التدرج، وما يجوز فيه التدرج، ويتضح ذلك من خلال التفصيل التالي:

أولاً: المجالات التي لا يجوز فيها التدرج.

#### ١. في مجال العقيدة:

فالعقيدة هي: "الإيمان الجازم بالله، وبما يجب له من التوحيد، والإيمان بملائكته وكتبه، ورسله واليوم الآخر، والقدر خيره وشرِّه، وبما يتفرع عن هذه الأصول ويلحق بها مما هو من أصول الدبن" (١).

ذهب الفقهاء إلى عدم جواز إخضاع العقيدة للتدرج؛ لأنها جازمة باتة، ولا تقبل المساومة، ولا التجزؤ، ولا المهادنة في إعلانها رسمياً، والنطق بها أمام العالم في الداخل والخارج وهي في الغالب أمور فردية وشخصية ولا علاقة لها بالتنظيم والتقنين والتشريع (٢).

لقوله ﷺ: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ۞ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ۞ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ۞ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ۞ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ۞ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ۞ (٣).

وجه الدلالة: جاء في هذه السورة نفي بعد نفي، وجزم بعد جزم، وتوكيد بعد توكيد، بكل أساليب النفي والجزم والتوكيد. فهو يدل على أن الأمر الإلهي الحاسم الموحي بأن أمر هذه العقيدة أمر الله وحده، ليس لمحمد في فيه شيء، إنما هو الله الآمر الذي لا مرد لأمره، الحاكم لا راد لحكمه، فهذه السورة تأمر كل مسلم أن يتبرأ في الحاضر والمستقبل مما يعبد المشركون في أي زمان كان، ويبين أن مثل هذا لا يكون ولا يصلح ولا يسوغ ولا يتدرج في أحكامه؛ بل ينفي جوازه وينفي وقوعه شرعاً وعقلاً (٤).

فإن المتأمل فيما سبق يلاحظ أن القول بعدم التدرج في العقيدة من حيث الجملة لا ينفي وقوع التدرج في تفصيلاتها ويشهد لذلك حديث معاذ عندما أرسله رسول الله إلى اليمن وقال له: (فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي

ابن تيمية: التفسير الكبير (77/7)؛ سيد قطب: في ظلال القرآن (71/9 9 9).



<sup>(</sup>١) الميداني: العقيدة الإسلامية (ص:٣٢)؛ الجبرين: مختصر تسهيل العقيدة الإسلامية (ص:١).

<sup>(</sup>٢) الزحيلي: التدرج في تطبيق الأحكام (ص: ١٠٠)، أحمد: فقه التدرج في التشريع الإسلامي فهماً وتطبيقاً (ص: ١٦٠-١٦١)، الشريف: التدرج في تطبيق الشريعة الإسلامية (ص: ١٦٠).

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة الكافرون كاملةً.

كُلِّ يَوْمٍ ولَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُوْخَذُ مِنْ أَعْنِيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ، وَاتَّق دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ) (١) أي إن هم أطاعوك وامتثلوا لك عن قناعة وإرادة فأخبرهم بالفروض، فهنا الرسول و وجَهه بألّا يشق على الناس، وأن يتدرج في تطبيق الشريعة ويتدرج في الدعوة إليها، فتفاصيل العقيدة يدركونها رويداً رويداً، واستيعابهم للأمور العقدية تأخذ مرحلة.

وقال الدكتور السروري فيما يخص العقيدة : "أصل الاعتقاد احترازاً من التفصيلات في مجال العقيدة فهي لم تكن معلومة للمسلمين من اليوم الأول لتبليغ رسول الله في إياهم دعوة الحق، إنما علموها عبر الزمن المتطاول، وتلقوها بالتصديق والتسليم لقيام واستقرار أصل العقيدة في نفوسهم الذي هو متضمن الإيمان بوحدانية الله ورسالة الرسول واليوم الآخر" واستدل بما ما روته السيدة عائشة على: (أنَّ يَهُودِيَّةً كَانَتْ تَحْدُمُهَا فَلَا تَصْنَعُ عَائِشَةُ إِلَيْهَا شَيئًا مِنْ الْمَعْرُوفِ إِلَّا قَالَتْ لَهَا النَّهُ الله عَلَى الله عَذَاب الْقَبْرِ!! قَالَتْ: فَدَخَلَ رَسُولُ اللَّه عَلَيَّ مَنْ الْمُعْرُوفِ إِلَّا قَالَتْ لَهَا النَّهُ مِنْ عَذَاب الْقَبْرِ!! قَالَتْ: هَذِهِ وَهُمْ عَلَى اللَّهُ عَذَاب الْقَبْرِ!! قَالَتْ: هَذِهِ وَهُمْ عَلَى الله عَذَاب الْقَبْرِ!! قَالَ: نَا وَعَمَّ ذَاكَ؟! قَالَتْ: هَذِه وَهُمْ عَلَى الله عَذَاب الْقَبْرِ!! قَالَ: نَا عَذَاب الْقَبْرِ!! قَالَ: نَا عَذَاب الْقَبْرِ!! قَالَ: نَا عَذَاب الْقَبْرِ!! قَالَ: كَذَب يَهُودُ أَنْ يَمُكُنُ فَخَرَجَ ذَاتَ يَوْم نِصْفَ النَّهَا مِثْ الْمُعْرُوفِ الْقِيَامَة، قَالَتْ: ثُمَّ مَكَنَ بَعْدَ ذَاكَ مَا شَاء اللَّه وَمُعْ فَيْمَانُ الله الله الله الله الله الله عَذَاب الْقَبْرِ فَإِنَّ عَيْنَاهُ وَهُو يُنَادِي بِأَعْلَى صَوْتِهِ وَضَحِكُتُمْ قَلِينًا أَيُّهَا النَّاسُ اسْتَعِيدُوا بِاللّه مِنْ عَذَاب الْقَبْرِ فَإِنَّ عَذَابَ الْقَبْرِ حَقٌ الْ الْقَبْرِ حَقٌ الله المَديث نص واضح جلي في أنه حتى الأمور العقدية دخلها الدّدرج الكمي (٢).

فحديث عائشة والمسلمين منذ للجنوب المعقيدة لم تكن معهودة عند المسلمين منذ لحظة التبليغ؛ إنما أخذت فترة طويلة فقد استغرقت العقيدة في نشرها وغرسها في النفوس ثلاثة عشر عاماً، فالقول هنا مقصور على بداية تبليغ التشريع، ففترة التبليغ أخذت مراحل وأطوار عدة.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  د.السروري: الندرج في التشريع (277-77).



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ الزكاة، باب: أخذ الصدقة من الأغنياء (ح: ٤٩٦)، (٥٧/١)].

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الإمام أحمد في مسنده (ح:٢٤٥٢٠)،(٢٤٥٢٠-٦٧)، وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين: الموسوعة الحديثة في مسند الإمام أحمد: بتحقق الشيخ شعيب الأرناؤوط (٦٧/٤١).

بناءً على ما سبق فالعقيدة لا تقبل التدرج مطلقاً ولا يستساغ التدرج فيها؛ لأنه إذا جاءنا شخص يريد اعتناق الإسلام لا يمكن أن نتحدث معه عن تفصيلات العقيدة كالحديث عن الجنة والنار وعذاب القبر وعرش الرحمن ونحوه، بل نكتفى منه أن يقر في أصل الاعتقاد؛ لأنه بمجرد ما يُسلم هذا الشخص يسلم بالعقيدة؛ ولأنها تعتبر باتة لا تقبل التجزؤ، بل تأخذ كاملة متكاملة؛ لكن يأتي التدرج معه عندما نبدأ بتعليمه أمور الإسلام، فاستيعابه لأمور الإسلام يأخذ مراحل عدة، وهذا ما تضمنه حديث معاذ الله إن فعلوا كذا انتقل بهم إلى كذا؛ لأنهم إن لم يؤمنوا في أصل العقيدة كيف ننتقل إلى غيرها من الأمور وهم لا يؤمنون بأصل العقيدة.

وهذا ما قاله الأستاذ منّاع القطان: "لقد كان القرآن بادئ ذي بدء يتناول أصول الإيمان بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وما فيه من حساب وجنة ونار ويقيم على ذلك الحجج والبراهين، كي يستأصل من نفوس المشركين العقائد الدينية ثم يغرس فيها عقيدة الإسلام"(۱).

#### ٢. في مجال المعلومات من الدين بالضرورة:

إن الأحكام الشرعية الأساسية تثبت بالنصوص القاطعة، وتواتر النقل تواتراً حقيقياً أو معنوياً، واستقر العمل عليها بالقبول، وأصبحت مسلَّمات في الدين، فلا تحتاج إلي دليل كأركان الإسلام، وأصول المباحات والعقود، وكبائر المنهيات والمحرمات، فهذه الأحكام لا تقبل التدرج أيضاً كأمور العقيدة؛ لأنها ثوابت الشرع التي يقوم عليها، وتحدد الإطار العام للشريعة، ومقاصد التشريع، وأن المساس بها يخل بالموازين والأسس التي يقوم عليها المجتمع (٢).

قال ابن تيمية على :" إن الأحكام الشرعية التي نصت عليها أدلة قطعية معلومة، مثل الكتاب والسنة المتواترة والإجماع الظاهر؛ كوجوب الصلاة والزكاة والحج والصيام، وتحريم الزنا والخمر والربا، إذا بلغت هذه الأدلة للمكلف بلاغا يمكنه إتباعها، فخالفها تفريطاً في جنب الله، وتعدياً لحدود الله، فلا ريب أنه مخطئ آثم، وأن هذا الفعل سبب لعقوبة الله في الدنيا والآخرة، فإن الله أقام حجته على خلقه بالرسل الذين بعثهم إليهم مبشرين ومنذرين " (لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهُ تُحَبَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ (٢)، (٤).

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية: مجموع فتاوى ابن تيمية (١٤٢/١٩).



<sup>(1)</sup> القطان: تاريخ التشريع الإسلامي (ص:٤٧).

<sup>(</sup>٢٠) الشريف: التدرج في تطبيق الشريعة الإسلامية (-7.1).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: جزء من الآية (١٦٥).

يلاحظ مما سبق أن ابن تيمية عندما تحدث عن عدم جواز التدرج في المعلومات من الدين بالضرورة، أرى أن ما ذكره يشمل كل ما يتعلق بأمور الدين تشريعاً وتطبيقاً، من فرائض وحدود، فهذا الكلام ربما في ظاهره يتعارض مع جواز التدرج في التطبيق؛ قلت التدرج بالتطبيق؛ لأن القول بالتدرج في التشريع كلام مفروغ منه وانتهى بانتهاء نزول الوحي، فجميع الفقهاء متفقون على أنه لا يجوز مطلقاً؛ ولكن حديث ابن تيمية هنا عن التدرج في التطبيق، فيمكنني القول بأن ابن تيمية تحدث عن حالة الاستقرار والثبات التي كانت سائدة أنذاك في عصره، وما نتحدث عنه فهو يشمل التدرج في التطبيق في حالة عدم الاستقرار التي تسود مجتمعاتنا المعاصرة.

إضافة إلى ذلك إن التزامنا بتطبيق الشريعة كما طبقها الفقهاء القدامى في عصرهم هذا يتنافى مع مقاصد الشريعة وفقه الواقع والنوازل، وأن تطبيقهم للشريعة على واقعهم في عصورهم المختلفة، ليس بالضرورة ذلك ملزماً لنا بتطبيقه في مجتمعاتنا المعاصرة التي تعيش واقعاً مغايراً وظروفاً مختلفة من تلك الظروف الماضية؛ بل كل مجتمع ملزم بتطبيق جديد يلائم ويستجيب للواقع الجديد وفق أصول وقواعد ومقاصد الشريعة الإسلامية (۱).

فالعلماء القدامى حين وضعوا ذلك لم يتصور أحد منهم وصول المسلمين إلى هذا الحال، وإلى هذا الواقع المرير، فكانوا يعيشون في استقرار فكان التطبيق عندهم يتناسب مع ظروفهم، خلافا لواقعنا، فكل تطبيق له ظروف وأحوال تناسبه.

ثانياً: المجالات التي يجوز فيها التدرج.

## التدرج في الأحكام الشرعية:

فالإسلام راعى التدرج فيما يشرعه من أحكام، ولهذا جاءت أحكام الفقه الإسلامي على عدة أسس منها التدرج في التشريع، فلم ينزل التشريع دفعة واحدة وإنما نزل شيئاً فشيئاً حسب الحوادث والوقائع، فالنفس البشرية يصعب عليها الالتزام بالتكاليف الشرعية دفعة واحدة، كما أنها تضيق وتنفر عند انتزاعها جملة واحدة عما اعتادت عليه في حياتها (٢).

إذن القرآن الكريم نزل منجماً بحسب الوقائع والحوادث، فكانت تنزل الآية والآيتان على قلب رسول الله ﷺ ولم تنزل دفعة واحدة، فهذه من دلالات نزول الأحكام الشرعية

<sup>(</sup>٢) الشافعي: ترسيخ العمل بالسياسة الشرعية (ص:٣٧٩).



المنسارات للاستشارات

<sup>(</sup>١) المالكي: سيادة الأمة قبل تطبيق الشريعة (ص٥٧:)، (نقل بتصرف).

متدرجة، وغاية ذلك لكي يستوعب الناس أحكام شريعتهم ويتهيؤوا لها، فقد شرعت بعض الأحكام على مراحل متدرجة ويمكن توضيح ذلك من خلال الأمثلة التالية:

## ١. التدرج في تحريم التبني

من سمات الشريعة الإسلامية الشمول والعموم، وذلك أن المشرع الحكيم لم يترك شاردة ولا واردة إلا وذكرها، ويتضح ذلك جلياً بأن الإسلام عندما سن التشريعات لم يسنها بعيداً عن واقع العباد، أو بعيداً عما تعارفته المجتمعات قديماً كالعادات والمبادئ والمألوفات التي كانت سائدة ومتأصلة في تلك المجتمعات.

فلم يبدأ المنهج الإسلامي في معالجة هذه التقاليد في أول الأمر؛ لأنها إنما تقوم على جذور اعتقادية فاسدة، فعلاجها من فوق السطح قبل علاج جذورها الغائرة جهد ضائع، حاشا للمنهج الرباني أن يفعله! إنما بدأ الإسلام من عقدة النفس البشرية الأولى. عقدة العقيدة. بدأ باجتثاث التصور الجاهلي الاعتقادي جملة من جذوره، وإقامة التصور الإسلامي الصحيح. إقامته من أعماق القاعدة المرتكزة إلى الفطرة.. بين للناس فساد تصوراتهم عن الألوهية وهداهم إلى الإله الحق، وحين عرفوا إلههم الحق بدأت نفوسهم تستمتع إلى ما يحبه منهم هذا الإله الحق، وما يكرهه وما كانوا قبل ذلك ليسمعوا! أو يطيعوا أمرا ولا نهيا، وما كانوا ليقلعوا عن مألوفاتهم الجاهلية مهما تكرر لهم النهى وبذلت النصيحة (١).

وإننا نعلم جيداً أن العادة إذا كانت متأصلة ومتشعبة ومتعارف عليها في المجتمع يصعب اقتلاعها وتغيرها بسهولة؛ بل إنها تحتاج إلى فترة طويلة وتأخذ مراحل وأطوار متدرجة في اقتلاعها، فيمكن توضيح ذلك من خلال تدرج المشرع الحكيم في تحريم التبني:

التبني هو: "أن يعمد الرجل إلى واحد من الأولاد يعجبه فيأخذه لنفسه ويعلن بين الناس تبنيه له وإلحاقه بنسبه، فيصبح منسوباً إلى ذاك الذي تبناه لا إلى أبيه الحق ويحل من ذلك المتبني محل الولد الحق بما ترتبه هذه الرابطة من حقوق فيرث ذلك التبني من ادعى ابوته، ويحرم على المتبني الزواج من امرأة متبناه كما يحرم عليه الزواج من امرأة ابنه" (٢).

<sup>(7)</sup> الشحود: هداية القرآن للتي هي أقوم (7)1).



<sup>(</sup>١) قطب: في ظلال القرآن (٩٧٣/٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الشيباني: حدائق الأنوار (۲/۹۹۹).

وعندما جاء الإسلام أراد أن يقتلع هذه العادة من المجتمعات فبدأ بنفي التبني في محمد فأراد الله ﷺ أن يقطع هذا الإلحاق وهذه النسبة (٢)، ويأتي في آخر الآية تأكيداً على ذلك قوله ﷺ :﴿ذَلِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَاهِكُمْ﴾ (٣)، يعني تبنيكم لهم قول لا يقتضي أن يكون ابناً حقيقياً فإنه مخلوق من صلب رجل آخر فما يمكن أن يكون له أبوان، كما لا يمكن أن يكون للبشر الواحد قلبان، فهو قول كاذب وقول زور وغير واقعى ولا حقيقة له (٤) فالله ﷺ يبن لنا الحق دوما : ﴿وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقُّ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ ﴾ (٥)، فلما أراد الحق ﷺ أنْ يُحرِّم التبني، وأنْ يُحرِّم نسبة الولد إلى غير أبيه بدأ برسول الله ﷺ فقال: ﴿ ادْعُوهُمْ لاَ بَآئِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ الله ﴾ و والشاهد هنا: ﴿هُوَ أَقْسَطُ عِندَ الله ﴾ فكأن الحكم الذي أنهى التبني، وأعاد زيداً إلى زيد بن حارثة هو الأقسط والأعدل، وهكذا عاد زيد إلى نسبه الأصلى، وأصبح الناس يقولون: " زيد بن حارثة "، فحزن لذلك زيد، لأنه حُرم من شرف الانتساب لرسول الله ﷺ فعوَّضه الله تعالى عن ذلك وساماً لم يَنلْه صحابي غيره، هذا الوسام هو أن ذُكِر اسمه في القرآن الكريم، وجعل الناس يتلونه، ويتعبدون به في قوله ﷺ : ﴿ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَراً زَوَّجْنَاكَهَا ﴾ (٧)، (٨)، بهذه الطريقة المتدرجة تم تحريم التبني في الإسلام، فكان للتدرج الأثر الواضح في الوصول إلى تحريمها، وبقى الأثر واضحاً إلى وقتنا المعاصر.

## ٢. التدرج في تشريع الجهاد.

إذا تأملنا في تاريخ السنة النبوية العظيمة ومدى ارتباطها الوثيق بالقرآن الكريم نلاحظ أنها وضعت خطاً بيانياً صاعداً في علاقات المسلمين مع غيرهم، وأن آيات الجهاد تمثل نقاط هذا الصعود، وأن هذا الصعود كان مرتبطاً بالوضع النفسي والاجتماعي للمسلمين وغيرهم<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۹) بركات: سيد قطب خلاصة حياته (ص: ۲٤٧/٢٤٦) "نقل بتصرف".



<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: جزء من الآية (٤).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم (١٧٢/٦-١٧٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الأحزاب: جزء من الآية (٤).

<sup>(3)</sup> ابن كثير: تفسير القرآن العظيم (١٧٣/٦)، السعدي: تيسير الكريم الرحمن (٦٥٨).

<sup>(°)</sup> سورة الأحزاب: جزء من الآية (٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة الأحزاب: جزء من الآية (٥).

 $<sup>^{(\</sup>forall)}$ سورة الأحزاب: جزء من الآية  $(\Upsilon\Upsilon)$ .

<sup>(^)</sup> الشحود: هداية القرآن للتي هي أقوم ( 1 - 7 ).

فجاءت الشريعة الإسلامية ووضعت سلم أولويات لعلاقة المسلمين مع غيرهم من الأعداء، فكان للتدرج فيه مكانة عظيمة بالغة الأهمية، ومن أبرز أمثلة التدرج في مجال علاقة المسلمين مع غيرهم التدرج في تشريع الجهاد.

فقد ذكر الإمام ابن القيم على مراحل تشريع الجهاد فقال في فصل ترتيب سياق هديه المع الكفار والمنافقين: "أول ما أوحى إليه ربه تبارك وتعالى: (اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَق )(١)، وذلك أول نبوته، فأمره أن يقرأ في نفسه، ولم يأمره إذ ذلك بتبليغ ، ثم أنزل علي (يَا أَيُّهَا المُدَّثِر فَمُ فَأَنْذِر )(٢)، فنبأه بقوله الله المؤرث وأرسله بن إلا أيُّهَا المُدَّثِر في ثم أمره أن ينذر عشيرته الأقربين، ثم أنذر قومه، ثم أنذر من حولهم من العرب، ثم أنذر العرب قاطبة، ثم أنذر العالمين فأقام بضع عشرة سنة بعد نبوته ينذر بالدعوة بغير قتال ولا جزية، ويؤمر بالكف والصبر والصفح. ثم أذن له في الهجرة، وأذن له في القتال، ثم أمره أن يقاتل من قاتله، ويكف عمن اعتزله ولم يقاتله، ثم أمره وقتال المشركين حتى يكون الدين كله شه"(٢).

#### ٣. التدرج في فرض الزكاة.

إن النظام الاقتصادي الذي يعتمد على أسس إسلامية يمثل ذروة وقمة الأنظمة في المجتمع، حيث إنه يمثل البنية الأساسية للمجتمع ورمز في بقاء وحدة الدولة، ومما لا شك فيه أن المشرع الحكيم لم يغفل عن الاهتمام والتركيز على أكثر دعائم المجتمع قوة، فقد تدرجت الشريعة الإسلامية في تنظيم أحكام القضايا المالية كالتدرج في فرض الزكاة.

فرض الزكاة: كانت الزكاة أول واجب مالي يفرض في الإسلام، فقد تدرج المشرع الحكيم في تشريعها بثلاث مراحل:

# ١. المرحلة الأولى:

في المرحلة المكية كان المسلمون أعدادهم محدودة، فكانوا محاربين في دينهم، ويعيشون أوضاعا مادية صعبة، فجاءت أوائل الآيات القرآنية تدعو إلي الأمر بالصدقات، والحث على أهميتها من دون إلزام أو وجوب<sup>(1)</sup>، لقوله و : ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى فَ فَسَنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرَى (٥)، وفي ذات السياق جاءت بعض الآيات تنكر على المشركين



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>سورة العلق: الآية (۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة المدثر: الآية (۱-۲).

<sup>(</sup>۳) ابن القيم: زاد المعاد (۱۵۸/۳–۱۰۹).

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> القرضاوي: فقه الزكاة (٧٠/١).

<sup>(°)</sup> سورة الليل: الآيات (٥-٦-٧).

امتناعهم فضل مالهم عن المساكين والفقراء فقال ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ ﴿ فَلَلِكَ اللَّذِي يَكُنُّ عِلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴿ فَالْمَرْحَلَةُ الْمَكِيةِ جَاءَت بشكل عام دون تخصيص لمقدار الزكاة، بل حثت على العطاء مطلقاً.

## ٢. المرحلة الثانية:

في المرحلة المدنية، فرضت الزكاة في السنة الثانية للهجرة، في المدينة أصبح المسلمون جماعة لها قوتها وسلطانها وكيانها، فلهذا اتخذت التكاليف الإسلامية صورة جديدة ملائمة لهذا الطور، فحدد الشارع الأموال والشروط والمقادير الواجبة في الزكاة (٢).

فالآيات المدنية جاءت تدعو بصورة واضحة وصريحة بوجوب إيتاء الزكاة لقوله ﷺ : ﴿ وَآثُوا الزَّكَاةَ ﴾ (٣) فأصبحت الزكاة فرض على كل مسلم يؤديها من نفسه إلى النبي ﷺ ثم يقسمها الرسول ﷺ على الفقراء والمحتاجين (٤).

## ٣. المرحلة الثالثة:

وجه الدلالة: هذه الآية تدلل على وجوب الأخذ من أموال جميع المسلمين لاستوائهم في أحكام الدين (٧).

وبدأ الرسول ﴿ بجباية أموال الزكاة من المسلمين حيث إنه بدأ بإرسال عمالِه لجباية الصدقات حين أرسل معاذاً إلى اليمن أوصاه وصية ربط فيها بين شهادة التوحيد وبين الزكاة فقال رسول ﴿ إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْماً أَهْلَ كِتَاب، فَإِذَا جِئْتَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلا فقال رسول ﴿ يَشُهُدُوا أَنْ لا إِللهَ عَالَى فَادْعُهُمْ فَادْعُهُمْ أَنَّ اللهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ الله، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ

<sup>(</sup>۷) الطبرسي: تفسير مجمع البيان (۱۰۲/۵).



<sup>(1)</sup> سورة الماعون : الآيات (1-7-7).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> القرضاوي: فقه الزكاة (۷۹/۱).

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة البقرة: جزء من آية (٤٣).

<sup>(3)</sup> السويلم: فقه التدرج في تطبيق الاقتصاد الإسلامي (ص:٢٦).

<sup>(°)</sup> القرضاوي: فقه الزكاة (٨٢/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة التوبة: الآية (١٠٣).

صلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُوخْذُ مِنْ أَغْنِيَائهمْ فَتُرَدُّ عَلَى فُقَرَائهمْ ﴾ (١).

فقد مرت الزكاة في الشريعة الإسلامية في مراحل عدة، فقد انتقلت من مرحلة الاطلاق والعموم إلى مرحلة التحديد والتخصيص وصولاً لمرحلة التنظيم والقيام بها من جهات مسؤولة، فانتقلت من عمل فردي ذاتي، إلى عمل جماعي إلزامي.

# خلاصة القول في مجالات التدرج:

امتازت الشريعة الإسلامية بالعموم والشمول وأنها جاءت تواجه حياة الأفراد في المجتمع بشتى مجالاته، إلا أن التدرج لا يشمل كل هذه المجالات فهناك مجالات لا تقبل التدرج مطلقاً كالعقيدة، وهناك مجالات تقبل التدرج كالتدرج بالأحكام الشرعية مثل تحريم التبني وتحريم الخمر، والتدرج في تشريع الجهاد، وفرض الزكاة وغيرها، وإضافة إلى ذلك جواز التدرج في تطبيق وتنفيذ بعض الأحكام الشرعية في ظروف معينة وضمن حالات استثنائية إلى أن يحين الوقت الملائم والظرف المناسبة لتطبيقها.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ الزكاة، باب: أخذ الصدقة من الأغنياء (ح:٩٦٦)،(١٤٩٦)].





المبحث الرابع مقاصد التدرج في التشريع الإسلامي لا يوجد موضوع يُتفق على أهميته ودلالته بين معظم علماء أصول الفقه قديماً وحديثاً بل ويتفق عليه السلفيون والعلمانيون، المحافظون والاصلاحيون، مثل موضوع "المقاصد" (۱)، فاتفاق العلماء قديماً وحديثاً على موضوع ما يدلل على أهميته البالغة، فالتدرج في الشريعة نال حظاً وافراً من المقاصد والغايات والحكم، فهذه المقاصد هي مجرد اجتهادات من قبل العلماء، حيث إنه لم يرد نص يدلل على مقاصد التدرج؛ ولكن هذه المقاصد ممكن تجسيدها ضمن إطار واحد وهو تحقيق مصالح المكافين، ومن هذه المقاصد ما يلي:

# أولاً: موافقة التدرج للفطرة البشرية السليمة.

والناظر في أحوال البشر وما يقدمونه من انجازات واختراعات وصناعات فهي تستوجب عليهم اتباع منهج وسنة التدرج والقيام بها مرحلة بمرحلة وخطوة بخطوة، حتى تجدي نفعاً وتحقق نجاحاً، فالإتيان بها دفعة واحدة لا تحقق إلا الفشل، فهذه السنن تتقبلها النفوس والطبائع السليمة ولا تنفر منها أبداً.

إن سنة التدرج هي سنة من سنن الله في خلقه، فمن أراد أن يغير أو يصلح يجب عليه أن يتبع هذه السنة، فيتدبر أولاً الواقع الذي يريد تغييره، فإن كانت طبيعته تقتضي التدرج تدرج معه؛ لأنه إذا لم يتدرج فإنه يخالف سنة الله التي جُبل عليها الخلق(1).

الدين الإسلامي دين الفطرة السمحة والميسرة، وإن أحكام الإسلام تتفق كل الاتفاق مع الفطرة البشرية، وإن أسلوب التشريع يتفق مع الفطرة أيضاً، وهذا ما يلائم النفوس والعقول

<sup>(</sup>٤) ابن القيم: مدارج السالكين (١/٤٢٦-٢٤٦).



<sup>(</sup>١) حنفي: مقاصد الشريعة وأهداف الأمة، مجلة المسلم المعاصر، ع١٠٣ (ص:٦٥)

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: جزء من الآية (٥٤).

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: الآيات (١٢-١٣-١٤).

الراجحة في تلقي وتقبل الأخبار والاعباء شيئاً فشيئاً وبناء القرارات درجة درجة؛ بل هذا المنهج يؤدي إلى ترسيخ تلك الأحكام في النفوس السليمة (١).

فالتدرج سنة إلهية كونية وهذا أمر واقعي؛ ولكن إذا جعلناه سنة اجتماعية، لمجتمع ضعف فيه الإسلام وغابت فيه الملامح الإسلامية، بهدف تحقيق مقاصد الشريعة الإسلامية، من رفع الحرج والمشقة وإدخال اليسر على المجتمع، هذا أمر ضروري وحتمي ومهم في تطبيق الشريعة الإسلامية (٢).

# ثانياً: اقرار التيسير والرفق والتخفيف ودفع المشقة والحرج.

إن الشريعة الإسلامية قد بُنيت على سهولة قبولها في نفوس الناس؛ لأنها شريعة فطرية سمحة وليس نكاية ولا حرجاً، فهي تحمل الناس على المصالح حملاً أقصى ما يمكن أن يكون الحمل من الرحمة والتيسير إذ لا فائدة في التشريع إلا العمل به (٣)، إذن التيسير ودفع الحرج من المبادئ الأساسية في الشريعة الإسلامية، والأصل في ذلك قوله على: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَج ﴾ (٥).

فمن رحمة الله تعالى ولطفه بعباده أنه لم ينزل الشريعة دفعة واحدة؛ وإنما نزلت متفرقة متدرجة وذلك لتربية الناس على قبولها ورفقاً وتيسيراً بأحوالهم.

قال بعض المفسرين: إن الله تعالى لم يدع شيئاً من الكرامة والبِّر إلا أعطاه هذه الأمة، ومن كرامته وإحسانه أنه لم يوجب عليهم الشرائع دفعة واحدة؛ ولكن أوجب عليهم مرّة بعد مرّة (١).

إن تنزيل الأحكام بطريقة متدرجة خطوة بخطوة في ذلك قمة التيسير والرفق ودفع للحرج والمشقة، حيث إن الله الله الله الإنسان إلا بما يطيق وبما يقدر عليه لقوله الله الكانك ألم كُلُفُ





<sup>(</sup>١) الشريف: التدرج في تطبيق الشريعة (ص: 1) "نقل بنصرف".

<sup>(</sup>۲) أ. محمد إمام: أستاذ الشريعة الإسلامية في كلية الحقوق بجامعة الإسكندرية؛ في لقاء له على قناة الجزيرة، في برنامج الشريعة والحياة، عنوان الحلقة: سياسة التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية: يوم: الأحد، تاريخ: ۱۲/۷/۱م-http://www.aljazeera.net/programs/pages/faf°°۳٦۷-°b°9-٤°ac-bf٤aتاريخ: ۱۲/۷/۱م-ع-۲۲۲۷۱۱۰۵۹

<sup>(°)</sup> ابن عاشور: مقاصد الشريعة الإسلامية (ص:٦٧).

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة البقرة: جزء من الآية (١٨٥).

<sup>(°)</sup> سورة الحج: جزء من الآية (٧٨).

<sup>(</sup>٦) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن (7/7).

الله أنفسًا إِلَّا وُسْعَهَا (١)، فمن باب أولى التغيير والتبديل من حال إلى حال ومن واقع لآخر يجب أن يكون بطريقة متدرجة ترفق بأحوال الناس وتيسر عليهم، وتتناسب مع طبائعهم وظروفهم، فإن سنة التغيير والتبديل تقتضي التدرج.

# ثالثاً: التدرج وسيلة فعالّة في تغيير العادات المستحكمة في المجتمع.

من الأسس التي قام عليها التشريع الإسلامي في عهده الأول أن جعل أحكامه تتشكل بالتدرج، فقد جاء الإسلام والعرب في إباحة مطلقة، يكرهون كل من يقيد حريتهم ويحد من شهوتهم، وقد تمكنت من نفوسهم عادات وغرائز متنوعة لا يستطيعون التحول عنها مباشرة، فاقتضت الحكمة الإلهية ألا يفاجئوا بالأحكام جملة واحد فتثقل بها كواهلهم وتنفر منها نفوسهم، فلذلك وردت الأحكام التكليفية شيئا فشيئاً ليكون السابق من الأحكام معداً للنفوس، ومهيأ لقبول اللاحق، وكان أغلب هذه الأحكام ينزل بعد أسباب تقتضيه، فيكون أوقع في النفس وأقرب إلى الانقياد(٢).

فهناك من العادات ما تعتبر جزأ لا يتجزأ من حياة الأفراد أو الجماعات، بل من هذه العادات ما هي متأصلة ومتشعبة في المجتمع، فكلما كانت العادة هكذا كان تغييرها واقتلاعها أصعب، وتحتاج لطريقة متدرجة في تغييرها، فجاء الإسلام وتدرج مرحلة مرحلة حتى تخلص من هذه العادات الضارة والسيئة شيئاً فشيئاً، إلى أن وصل بهم إلى تحريمها واقتلاعها من جذورها بلا عودة، فكان لأسلوب التدرج فعالية كبيرة في تحقيق ذلك، وتغيير ما استحكم من العادات، ففي ذلك كله تهيأة الظروف والأجواء المناسبة لتطبيق الأحكام، وضمان عدم مفاجأة المكلفين بما يرونه تحولاً مخالفاً لعاداتهم وحياتهم ومألوفاتهم وأعرافهم، وضمان أيضاً بعدم العودة إلى تلك العادات.

# رابعاً: التدرج يُظهر مقاصد الشريعة من الناسخ والمنسوخ.

لو تأملنا منهج القرآن الكريم في تنزيله للأحكام نلاحظ بشدة مراعاته لأحوال وظروف العباد، وتتضح المراعاة بشكل أشد من خلال المقارنة بين الفترة المكية والمدنية، حيث إن بداية عهد التشريع بدأ بإصلاح العقيدة واستئصال الشر والخبئث من نفوس العباد؛ لأن ذلك هو الأساس فإذا آمن الإنسان بالله وملائكته وكتبه واليوم الآخر يكون مطبقاً لأوامر الله ويتق الله قدر ما استطاع، ولم يشرع لهم إلا القليل من التشريع العملى الذي يليق بنفوسهم ويثبت

<sup>(</sup>٢) السايس: تاريخ الفقه الإسلامي (٣٢-٣٣).



<sup>(</sup>۱) سورة البقرة: جزء من الآية (۲۸٦).

العقيدة كفرض الصلوات وذكر الله عند الذبح، أما الفترة المدنية من التشريع تغيرت أحوال المسلمين وأصبحت هناك حاجة ماسة في ظهور أحكام عملية تنظم شؤون حياتهم وتحفظ كيان الدولة الإسلامية بين الأمم، فإذا كان التدرج في زمن النبوة يمثل غاية السماحة واليسر، لحفظ التدين فلا تنفر الطباع منه، فالواجب استصحاب هذا النهج في العصر الحديث، وخاصة ونحن نعيش في زمن تطاول عليه العهد في البعد عن الحكم الشرعي، فلا بد أن نقبل بالتدرج في إقامة الشريعة فنقيم الشريعة في نفوس الأفراد، حتى تتمكن من حب الله ورسوله وغرس العقيدة وإقامة الضروري من الشعائر والعبادات بتدرج سلس وكذلك الأمر بالنسبة للجماعات الساعية إلى إقامة الدين وتطبيق الشريعة بالتدرج، وليس دفعة واحدة (١).

# خامساً: التدرج يجمع بين الواقعية والمثالية(7).

تظهر الغاية من التدرج بصورة أكثر عند النظر في موقف الناس في تعاملهم مع الواقع، فهناك من يرى أن الواقع قد فرض نفسه وأنه لا بد أن نتعامل معه بقدر كبير من المرونة والواقعية، والتعلق بالمثاليات في هذه الظروف يؤدي إلى العزلة والمصادمة غير المقبولة، وفي المقابل هناك من يرى أنه لا بد من تغيير الواقع وفقاً للمثل والقيم السامية، وإن الخضوع للواقع والاستسلام له نوع من الانهزامية غير المقبولة أيضاً، وإذا كان الوسط هو خير الأمور، فإن أفضل السبل للجمع بين الواقعية والمثالية هو منهج التدرج، وذلك أن التدرج يستلزم وجود رؤية واضحة نحو الأهداف والغايات التي تسعى لتحقيقها، وهو نفس الوقت يقتضي مراعاة المرحلة التي نعيشها واتخاذ الوسائل والتدابير التي تنتقل بنا مرحلة تلو الأخرى نحو الهدف المنشود، وطريق الألف ميل—كما يقال— يبدأ بخطوة، فمتى تحددت الوجهة والغاية، فإن السير نحو تلك الغاية يمكن أن يكون مرناً وواقعياً بحسب الظروف والمتغيرات، فالمثالية إذن تكمن في الرؤية والغاية والوجهة المنشودة، بينما الواقعية تتمثل في مرونة السير والانتقال نحو تلك الغاية، فلا تعارض إذن بين الأمرين، بل في الحقيقة هما مكولة البعضهما (٣).

"فإن الإسلام كدين إلهي هو (مثال) وإن إقامة البشر وتطبيقاتهم للدين (واقع)، وستظل دائماً مسافة بين الواقع والمثال، وفي هذه المسافة يكمن الحافز الذي يستحث الإنسان على

<sup>(</sup>٣) السويلم: فقه التدرج في تطبيق الاقتصاد الإسلامي (ص: ٩).





<sup>(</sup>۱) موقع سبل الهدى: د. زياد محمد حميدان: التدرج في التشريع: يوم:الجمعة، تاريخ: ١١/٤/١٥م http://alhodaway.com/index.php?page=reply&f=°٤&t=۱٨٠٢&pnbr=1" نقل بتصرف"

<sup>(</sup>٢) الحولي: التدرج في تطبيق الشريعة ومظاهره في قطاع غزة (ص:١٠).

المحاولة، لتجاوز الواقع ليقترب أكثر فأكثر من المثال، ولولا هذا لفرغ جدول أعمال الحياة وأصيب الأحياء بقنوط" (١).

وإن استعجال الإنسان في تحقيق الأهداف دفعة واحدة بدون تدرج، وبدون اعطاء أدنى أهمية للواقع، فهذا يؤدي إلى خلل وتناقض وفشل في تحقيق تلك الأهداف، فلا بد من مراعاة الواقع وتهيئة الظروف وعدم الاستعجال في تحقيق الأهداف قبل توفر الأسباب والطروف المناسبة، وذلك ما قررته القاعدة المشهورة: "من استعجل شيئاً قبل أوانه عُوقب بحرمانه!" (١)، فالله قد جعل لكل شيء قدراً، ولكل أجل كتاباً، فمن تعجل النتائج قبل حصول أسبابها وموجباتها الشرعية والكونية، فقد خالف حكمة الله تعالى وشرعه، وكان حرياً أن يحصل على نقيض مقصوده، وهذه هو منطق التدرج تطبيق الحكم عند قيام الأسباب والظروف الملائمة لتطبيقه، وعدم التعجل بما يقضى إلى نقيض المصلحة التي شرع الحكم لأجلها (٣).

وكأن من استعجل في تحقيق الاهداف دون تدرج في تحقيقها بحسب الواقع، عاقب نفسه بالحرمان.

# سادساً: التدرج يتضمن تقديم الأهم والأيسر (1).

التدرج يتضمن في حقيقته تقديم الأهم على المهم كما يتضمن البدء بالأيسر فالأيسر ولا تعارض بين الأمرين، فتقديم الأهم يتعلق بالغاية والوجهة، فيكون المقصد هو الأهم فالأهم أما الأيسر فهو في الممارسة والتنفيذ؛ للوصول للأهم، حيث يتم البدء عملياً بالأسهل فالأسهل، كما هو هدى النبي صلى الله عليه وسلم (٥)، حيث قالت السيدة عائشة -رضي الله عنها -: (مَا خُيِّرَ بَيْنَ أَمْرَيْن إلا اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إثْمًا ، فَإِنْ كَانَ إثْمًا كَانَ أَبَعْدَ النَّاس عَنْهُ) (٢).

<sup>(</sup>٦٦/٦)، (ح: ٥٦٠)) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ المناقب، باب: صفة النبي (-37/3), (ح: ٥٦٠)].



<sup>(1)</sup> المالكي: سيادة الأمة قبل تطبيق الشريعة (ص:٥٧).

<sup>(</sup>٢) السيوطي: الأشباه والنظائر (ص:١٥٢).

<sup>(</sup>ص: ٩) السويلم: فقه التدرج في تطبيق الاقتصاد الإسلامي (ص: 9).

<sup>(</sup> $^{(2)}$ ) الحولي: التدرج في تطبيق الشريعة ومظاهره في قطاع غزة (-11-11).

<sup>(°)</sup> الحولي: التدرج في تطبيق الشريعة ومظاهره في قطاع غزة (ص:١٠-١١).



المبحث الأول مفموم التدرج في تطبيق العقوبة إن الأصل في العقوبات أنها تطبق نصاً كما جاءت في الكتاب الكريم والسنة النبوية ولا تقبل التدرج، ولكن لو تأملنا في واقع العالم الإسلامي في زمننا المعاصر نجده لا يطبق أحكام الشريعة الإسلامية وذلك لعدم وجود ظروف مناسبة لتطبيق الأحكام الشرعية.

وانطلاقاً من هذا الواقع نقول بالتدرج في تطبيق الأحكام الشرعية، وهذا لا يعني أن الناس حينما يتغير العصر أو الظروف المحيطة بهم ينبغي عليهم أن يمتنعوا عن تطبيق الشريعة بأحكامها التي نزلت في عصر الرسول ويأتوا بشريعة بشرية جديدة، لم يقصد ذلك مطلقاً، وإلا فإنهم ينفصلون عن الإسلام وملته، إنما يقصد من ذلك أن تطبيق هذه الأحكام له ظروف خاصة وطارئة ينبغي أن توضع بعين الاعتبار، سواء كان التطبيق يتعلق بالأفراد أم كان متعلقاً بالجماعة.

فأقول بالتدرج في تطبيق العقوبات، نظراً للأمور الواقعية التي يجب مراعاتها، ولا يمكن تطبيق العقوبات على الواقع إلا إذا كان الواقع قد وجدت فيه شروط يتطلبه النص ووجود الأسباب التي أدت لذلك، فلا يمكن أن تنزل عقوبة بسارق المال إذا اختلت ضوابط إقامتها.

وفي هذا المبحث سأتناول الحديث عن التدرج في تطبيق العقوبة في التشريع الإسلامي، فقد تحدثت سابقاً عن حقيقة التدرج في التطبيق وهو: التطبيق الجزئي لبعض الأحكام التي تهيأت لها الظروف المناسبة لتطبيقها (۱)، فلا بد من بيان حقيقة العقوبة في اللغة والاصطلاح حتى نتوصل لتعريف التدرج في تطبيق العقوبة.

## أولاً: مفهوم العقوبة في اللغة والإصطلاح:

# العقوبة في اللغة:

لفظ الْعُقُوبَة مأخوذة من الفعل عَقَّبَ، فالعقابُ والمُعَاقَبَة أن تَجزِىَ الرَّجُلَ بما فعل سُوءاً، والاسم: الْعُقُوبَة، وعاقبَهُ مُعاقبةً وعِقاباً بذنبه وعلى ذَنْبه: أَخَذَهُ به، واقتصَّ منه، اعقبتُ الرجُل: أي جازيته بشر، فالعاقبة: الجزاء بالخير، والعقاب: الجزاء بالشر(٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ابن منظور: لسان العرب (۳۰۲۷/٤)؛ الُهنائي: المنجد في اللغة والإعلام (ص:۱۸۰)؛ آبادي: القاموس المحيط (ص:۱٤۹).



للاستشارات

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ١٤) من هذا البحث.

فالتعريف اللغوي للعقوبة يدور حول كلمة واحدة وهي الجزاء، سواء كان هذا الجزاء خيراً أم شراً، فجزاء من فعل حسناً أو مباحاً يكون خيراً، وجزاء من ارتكب سوءًا أو محظوراً يكون شراً.

## العقوبة في الاصطلاح:

من خلال البحث في كتب القدامى-بحسب ما اطلعت عليه- يلاحظ أنهم لم يعرفوا العقوبة كلفظ بذاتها؛ إنما عرفوها على أنها حد، أما الفقهاء المحدّثين فقد عرفوها بتعريف مستقل، فمن هذه التعريفات ما يلى:

- "الجزاء الذي يستحقه الجاني نظير ما وقع منه من معصية لأمر الشرع أو نهيه سواء كان الجزاء مقدراً من قبل الله ﷺ حقاً لله أو للعبد أو مقدراً من ولي الأمر بما خول الله لله من سلطة " (١).
  - "جزاء مقرر لمصلحة الجماعة على عصيان أمر الشارع" (٢).
    - " أذى ينزل بالجانى زجرا له "(٣).
- "جزاء وعلاج يفرض باسم المجتمع على شخص مسئول جزائيا عن جريمة بناء على
   حكم قضائي صادر من محكمة جزائية مختصة (٤).

من خلال التعريفات السابقة للعقوبة يلاحظ أنها تدور حول حقيقة واحدة وهي الجزاء الذي يستحقه المجنى عليه لارتكابه محظور شرعى.

#### التعريف المختار:

من خلال ما سبق من تعريفات فإني أرجح تعريف حسني للعقوبة؛ لأنه يعتبر من أدق التعريفات للعقوبة ويعبر عن فلسفة العقوبة الحضارية، وإضافة لذلك لا يدلل فقط على الجزاء إنما فيه علاج وتهذيب وإصلاح للمذنب فكل ذلك يؤهله ليعود فردا صالحاً في المجتمع.

<sup>(</sup>٤) حسني: شرح قانون العقوبات (ص:٦٦٧)



<sup>(</sup>١) العمري، والعاني: فقه العقوبات في الشريعة الإسلامية (ص٣٨).

 $<sup>^{(</sup>Y)}$  عودة: التشريع الجنائي الإسلامي  $^{(Y)}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> أبو زهرة: العقوبة (ص:٦).

## ثانياً: مفهوم التدرج في تطبيق العقوبة:

إن الفقهاء المعاصرين قد عرّفوا التدرج في التطبيق بشكل عام، دون تخصيصه بالعقوبة، كما وضحت ذلك سابقاً، فمن ضمن هذه التعريفات رأيت أن أقربُها والذي يمكن أن يحقق معنى التدرج في تطبيق العقوبة تعريف الريسوني وهو: "تفصيل القوانين والاجتهادات القانونية المبنية على الشريعة الإسلامية تفصيلها وتوليدها وتشكيلها شيئاً فشيئاً بالنظر في كل يوم إلى الحالة التي تحيط بنا وإلى الظروف التي نتعارك معها"(١).

التعريف السابق يوضح أنه لم يُقصد بالتدرج في تطبيق العقوبة أن نأتي بخبراء يُعدوا قوانين ودساتير جديدة، ثم يضعوها أمام مؤسسات وأنظمة الدولة الإسلامية؛ إنما يقصد به تطبيق مرحلي للقوانين المبينة على الشريعة الإسلامية وتكيفها بحسب الواقع والظروف المحيطة، فيجب على وسائل الإعلام والمناهج التربوية والتعليمية في المدارس والمساجد أن تقوم بدورها، فحينها تهيئ الظرف للتطبيق (٢).

فإن التدرج ليس معناه وضع التشريع الإسلامي برمته على الرف بحجة أن الله والشرح في تشريع الأحكام الشرعية، وذلك أن المسلمين حكاما ومحكومين مطالبون بتطبيق الإسلام، فإذا كان في بلد من البلدان عوائق وموانع خطيرة فإن أولياء الأمور لهم مندوحة في تأجيل تطبيق بعض الأحكام، لا سيما في البلاد التي غالبيتها غير مسلمين. أما البلدان التي تتكون من أغلبية ساحقة من المسلمين فهم جميعاً مسؤولون عن تطبيق شريعة الله سبحانه وتعالى وتعالى على نعين المسلمين على تحمل مسؤولية إقامة العقوبات الشرعية فلا بد من التدرج في تطبيق العقوبات للوصل إلى التطبيق الكلي إلى ما شرعه الله سبحانه وتعالى.

وبناءً على مجموعة التعريفات السابقة يمكنني أن أعرف التدرج في تطبيق العقوبة بأنه: هو أن يقوم ولي الأمر بتطبيق جزئي ومرحلي للعقوبات وذلك لضرورة اقتضتها الظروف الواقعية غير الملائمة للتطبيق دفعة واحدة، سواء كانت اجتماعية أو سياسية أو دولية، وصولاً للتطبيق الكلى للعقوبات الشرعية بعد اكتمال جميع شروطها ومقتضياتها.

<sup>(</sup>۱) د. أحمد الريسوني: خبير في مجمع الفقه الإسلامي الدولي؛ في لقاء له على قناة الجزيرة، في برنامج الشريعة والحياة، عنوان الحلقة: سياسة التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية: يوم: الأحد، تاريخ: ٢٠١٢/٧/١م http://www.aljazeera.net/programs/pages/fafoor٦٧-obo٩-٤-oac-bf٤a-a٦٢a٢٧a١١٠d٩ د. أحمد الريسوني: خبير في مجمع الفقه الإسلامي الدولي؛ في لقاء له على قناة الجزيرة، في برنامج الشريعة والحياة، عنوان الحلقة: سياسة التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية: يوم: الأحد، تاريخ: ٢٠١٢/٧/١٨ http://www.aljazeera.net/programs/pages/fafoor٦٧-obo٩-٤-oac-bf٤a-a٦٢a٢٧a١١٠d٩ خروفة: فلسفة التشريع الإسلامي (ص: ١٠١).



المبحث الثاني مشروعية التدرج في تطبيق العقوبة لقد عاش المسلمون فترة طويلة من الزمن وهم يطبقون أحكام الشريعة الإسلامية، ولم يتحدثوا عن تدرج في أي جزء من جزيئياتها وهذا هو الأصل في الأحكام الشرعية؛ ولكن عندما نتحدث عن تدرج في تطبيق الأحكام أو تدرج في تطبيق العقوبة فإن الأذهان تنصرف إلى أن هناك فجوة وانفصال بين الشريعة الإسلامية والواقع، وهذا الواقع استوجب على ولي الأمر أن يطبق من العقوبات ما يمكن تطبيقه لكي لا يتهم بالتقصير أو العدول عن منهج الشرع.

فإن أدلة مشروعية التدرج في تطبيق العقوبة الشرعية تعتمد على تحقيق المصلحة، ويتضح ذلك من خلال منهج القرآن الكريم، والسنة النبوية، ومنهج الصحابة رضوان الله عليهم في التدرج:

# أولاً: منهج القرآن الكريم في التدرج:

منهج القرآن الكريم في التدرج يتلخص في طريقين عالج بها العادات السيئة التي تأصلت في المجتمع وهما:

- ا) تأصيل العلاج حتى يستقر الإيمان في قلوب المسلمين بحيث يمكن الاستعانة بقوة الإيمان كدافع قوي يسهل عليه التخلص من العادات السيئة المستحكمة وتعلم عادات جديدة.
- عبارة عن التهيئة المتدرجة لنفوس المسلمين للتخلص من تلك العادات المتأصلة السيئة.

فإن هذا المنهج يحقق مصالح العباد ويدفع المشقة والعسر والحرج عنهم، ويتبين ذلك من خلال الآيات القرآنية التالية:

- ١. قوله الله الله بكم الني وكا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ (١).
- ٢. قوله ﴿ الله عُكَلِّفُ الله ﴾ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْم الْكَافِرِينَ ﴾ (١٠).



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة البقرة: جزء من الآية (١٨٥).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية (٢٨٦).

- ٤. قوله الله الله من الله من الله من من منه منه منه منه و الله منه منه منه و الله و الله منه و الله و الله

وجه الدلالة: يعتبر التدرج شكل من أشكال التيسير في الشريعة الإسلامية، وهذا ما دلت عليه الآيات الكريمة السابقة، فنزول الآيات بالتدرج في بداية عهد التشريع يحقق التيسير ورفع المشقة عن الأمة، فإن العودة للتدرج في تطبيق العقوبة آكد وأولى في الوقت الذي تعذر فيه التطبيق دفعة واحدة.

هذه أدلة عامة تدلل على سماحة ورفق المشرع الحكيم بالعباد؛ والدعوة للعودة إلى التدرج في تطبيق العقوبة في زمن يوجب ذلك، يمثل قمة اليسر والرفق، ويحقق مصلحة عامة.

أما ما يخص التدرج في تطبيق العقوبة سيتضح ذلك من خلال الأمثلة التالية:

## تدرج المشرع الحكيم في إنزال العقوبة بفاعل الزنا:

عندما حرم المشرع الحكيم الخمر حرمها على مراحل متدرجة ومتعاقبة؛ أما الزنا فقد حرمه المشرع دفعة واحدة نظراً لقبحه وشناعته عند مختلف الأديان؛ لكن التدرج ظهر بإنزال العقوبة بفاعل الزنا.

فقد كان أول الأمر في عقوبة الزنا بالإيذاء والتوبيخ والتعنيف لقوله واللّذان واللّذان الله كان تو الله والله والله



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>سورة الحج: جزء من الآية (۲۸).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة التغابن: جزء من الآية (١٦).

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة النساء: الآية (١٦).

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: الآية (١٥).

جَعَلَ اللّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً، الْبِكْرُ بِالْبِكْرِ جَلْدُ مِئَةٍ وَنَفْيُ سَنَةٍ، وَالثَّيِّبُ بِالثَّيِّبِ جَلْدُ مِئَةٍ، وَالرَّانِيَةُ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذْكُمْ مِهَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهَّ إِنْ كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ اللّهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ اللّهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ اللّهُ وَلا اللّهِ وَلا اللهُ وَلَا اللهُ وَلا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ الللهُ وَلِي اللهُ وَلِلْ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ الللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَلِهُ الللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ الللهُ وَلِهُ الللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ الللهُ وَاللّهُ اللهُ وَلِهُ اللللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

# تدرج المشرع الحكيم في إنزال العقوبة بالزوجة الناشز:

قوله ﷺ: ﴿ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللهُ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ (٥).

وجه الدلالة: أن المشرع الحكيم قد وضع حلول متدرجة في الزوجة الناشز فقد أمر بالوعظ وإن لم يجدِ نفعاً ينتقل بالهجر ثم الضرب، فالوعظ والهجر والضرب كلها من أنواع العقوبات سواء كانت مادية أم معنوية.

يقول الإمام القرطبي عِنْه:" أمر أن يبدأ النساء بالموعظة أولاً ثم الهجران، فإن لم ينجحا فالضرب فإنه هو الذي يصلحها ويحملها على توفيق حقه، والضرب في هذه الآية هو ضرب الأدب غير المبرح، وهو الذي لا يكسر عظماً ولا يشين جارحة ونحوها فإن المقصود منها الصلاح!" (1).

<sup>(</sup>٦) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن (١١٢/٥).



<sup>(</sup>۱) أخرجه: مسلم في صحيحه [(كتاب/الحدود، باب: حد الزنا، (ح:١٦٩٠)(١١/٦٥١)].

<sup>(</sup>۲) سورة النور: الآية (۲).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  الشوكاني: فتح القدير (2/7).

<sup>(</sup>٤) سيد سابق: فقه السنة (٢/٢١).

<sup>(°)</sup> سورة النساء: جزء من الآية (٣٤).

# ثانياً: منهج السنة النبوية في التدرج:

ظهر التدرج في السنة النبوية قولاً من خلال ترسيخ الرسول الشرعية خطوة خطوة، وفعلاً عندما بعث الرسول معاذاً إلى اليمن ، وتعامل الرسول مع ثقيف، فقد انتهجت السنة نهج القرآن الكريم في اتباعها التيسير واليسر ورفع المشقة عن العباد، ويتبين ذلك من خلال الأحاديث النبوية التالية:

١. عن أبي هريرة الله أن الرسول الله قال: (إِنَّ هَذَا الدِّينَ يُسْرِ وَلَنْ يُشْادَ الدِّينَ أَحَدُ إِلَّا غَلَبَهُ) (١).

#### وجه الدلالة:

فأحكام الدين يسيرة وتطبيقها يسر، والمنهج للعمل بها يسير، وأن التشدد فيه يؤدي إلى عكس النتائج، قال النووي: "إلا غلبه: أي الدين وعجز ذلك المشاد عن مقاومة الدين لكثرة طرقه"(٢).

أن النبي على عندما بعث معاذاً وأبا موسى إلى اليمن قال: (يَسِرًا وَلاَ تُعَسِّرًا، وَبَشِّرًا وَلاَ تُنَفِّرًا، ويَطَاوَعَا وَلاَ تَحْتَلِفاً) (٣).

#### وجه الدلالة:

دعوة الرسول ﷺ معاذاً لليسر وعدم العسر والاختلاف في بداية تطبيق الأحكام، فهذه الدعوة لا يمكن تجديدها في واقعنا المعاصر إلا من خلال التدرج في تطبيق العقوبة.

٣. عن السيدة عائشة على قالت: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى يَقُولُ: (لَوْلاَ أَنَّ قَوْمَكِ حَدِيثُ عَهْدِ بِجَاهِلِيَّةٍ لِأَمَرْتُ بِالْبَيْتِ فَهُدِمَ فَأَدْخَنْتُ فِيهِ مَا أُخْرِجَ مِنْهُ وَأَلْزَقْتُهُ بِالأَرْضِ وَجَعَلْتُ لَهُ بَابَيْنِ بَجَاهِلِيَّةٍ لِأَمَرْتُ بِالْبَيْتِ فَهُدِمَ فَأَدْخَنْتُ فِيهِ مَا أُخْرِجَ مِنْهُ وَأَلْزَقْتُهُ بِالأَرْضِ وَجَعَلْتُ لَهُ بَابَيْنِ بَابًا شَرْقِيًّا وَبَابًا غَرْبِيًّا فَإِنَّهُمْ عَجَزُوا عَنْ بِنَائِهِ فَبَلَغْتُ بِهِ أَسَاسَ إِبْرَاهِيمَ السِينِ ) (٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> أخرجه: البخاري في صحيحه [(كتاب/الحج، باب: فضل مكة وبنيانها، (ح:١٥٨٦)( ٣٧/١)].



<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري في صحيحه [(كتاب/الإيمان، باب: الدين يسر، (-79)(1/79)].

<sup>(</sup>۲) النووي: رياض الصالحين بشرح نزهة المتقين ((19/1)).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري في صحيحه [(كتاب/الجهاد والسير، باب: ما يكره من النتازع، (-۳۰ - 7.5)(3/1)].

#### وجه الدلالة:

هذا من أصرح الأدلة على التدرج في التطبيق؛ لأن النبي يشرك هذا الأمر الذي يراه الأفضل دفعاً للمفسدة التي قد تقع من المسلمين لقرب عهدهم بالإسلام، وتأثرهم بما ألفوه في بناء البيت، فيكون التغيير منفراً لهم، ومفسدة في دينهم، فدرء المفسدة مقدم على تحقيق المصلحة (١).

# ثالثاً: منهج الصحابة رضوان الله عليهم في التدرج.

قد فرضت الحدود والعقوبات الحاسمة بدافع الحرص الشديد من الشريعة الإسلامية على إحاطة الكليات الخمس بالحماية والضمان على مستوى الفرد والجماعة، فالشريعة الإسلامية تضمن بعدلها مصلحة المتهمين، حيث تراعي توافر الضمانات الكافية للتحقق من وجود ركن الاعتداء كشرط لتنفيذ العقوبة، فتطبيق العقوبة يتوقف عليها وجود أسبابها، وتوفر شروطها وانتفاء موانعها، وحدثت في عصر عمر بن الخطاب وقائع غريبة دفعته للاجتهاد في تطبيق بعض الأحكام (۱)، فهذه الوقائع كانت لظروف طارئة وخاصة؛ لأن التأخير والإسقاط والتدرج في العقوبة يحقق مصلحة للمجتمع الإسلامي، ويتضح ذلك من خلال الأمثلة التالية:

# إسقاط عمر بن الخطاب الله الزنا بالإكراه (٣):

1. روى أبو يوسف عن النزال بن سبرة قال: "بينما نحن بمنى مع عمر إذا امرأة ضخمة على حمار تبكي، قد كاد الناس أن يقتلوها من الزحمة عليها، وهم يقولون لها: زنيت...زنيت، فلما انتهى إلى عمر قال: ما شأنك؟ إن المرأة ربما استكرهت، فقالت: كنت امرأة ثقيلة الرأس، وكان الله يرزقني من صلاة الليل، فصليت ليلة ثم نمت، فوالله ما أيقظني إلّا رَجُلٌ قَدْ ركِبنِي، ثُمّ نَظَرْتُ إلّيهِ مُقْعِيًا مَا أَدْرِي مَنْ هُوَ مِنْ خَلْق اللّهِ. فَقَالَ عُمر بن الخطاب على "الو قُتِلَتْ هَذِهِ خَشْبِيتُ عَلَى الأَخْشَبَيْنِ (') النّار، ثُمّ كتب إلى أمراء الأمْصار أنْ لا تُقْتلَ نَفْسٌ دُونَهُ، أي دُونَ الإكْراه" (°).

 $<sup>^{(\</sup>circ)}$  أخرجه: ابن أبي شيبية في مصنفه [(كتاب: الحدود، باب: درء الحدود بالشبهات،  $(\neg \cdot (10/7)(7)(7))$ ].



<sup>(</sup>۱) الشريف: التدرج في تطبيق الشريعة  $(\omega)$ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  الإكراه: هو الدعاء إلى الفعل بالإيعاد والتهديد مع وجود شرائطها. الكاساني: بدائع الصنائع  $^{(7)}$ 0.

<sup>(</sup>۲) الزحيلي: التدرج في التشريع (ص ۲۰۱)؛ موقع بيان الإسلام: دعوى تعطيل عمر بن الخطاب إقامة حد http://bayanelislam.net/Suspicion.aspx?id= ۱-۰۰-۰۰۸&value=&type=

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> الأخشبان: هما الجبلان المطبقان على مكة وهما أبو قبيس والأحمر؛ مصنف أبي شيبة (٥١٥/٦).

#### وجه الدلالة:

أن الاكراه موجب لإسقاط حد الزنا، وهذا ما فعله الخليفة عمر بن الخطاب ره، فالظروف التي تحيط بالمجتمعات الإسلامية المعاصرة أشد ضرراً من الإكراه الذي أسقط العقوبة، فمن باب أولى أن نعود للتدرج في تطبيق العقوبة نظراً للضرورة التي استوجبت ذلك.

٢. ويؤكد فعل الخطاب رضي ما فعله الرسول على من إسقاط العقوبة عن المرأة المكرهة أيضا كما جاء عن وائل الكندي عن أبيه قَالَ: ﴿ فَرَجَتِ امْرَأَةٌ إِلَى الصَّلاَةِ فَلَقِيَهَا رَجُلٌ فَتَجَلَّلَهَا بثِيَابِهِ فَقَضَى حَاجَتَهُ مِنْهَا وَذَهَبَ وَانْتَهَى إِلَيْهَا رَجُلٌ فَقَالَتْ لَهُ: إِنَّ الرَّجُلَ فَعَلَ بِي كَذَا وَكَذَا فَذَهَبَ الرَّجُلُ فِي طَلَبِهِ فَانْتَهَى إِلَيْهَا قَوْمٌ مِنَ الأَنْصَارِ فَوَقَفُوا عَلَيْهَا فَقَالَتْ لَهُمْ: إِنَّ رَجُلاً فَعَلَ بِي كَذَا وكَذَا، فَذَهَبُوا فِي طَلَبِهِ فَجَاؤُوا بِالرَّجُلِ الَّذِي ذَهَبَ فِي طَلَبِ الرَّجُلِ الَّذِي وَقَعَ عَلَيْهَا فَذَهَبُوا بِهِ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَتْ: هُوَ هَذَا، فَلَمَّا أَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ برَجْمِهِ قَالَ: الَّذِي وَقَعَ عَلَيْهَا، يَا رَسُولَ الله أَنَا هُوَ فَقَالَ للْمَرْأَةِ: اذْهَبِي فَقَدْ خَفَرَ اللَّهُ لَكِ وَقَالَ للرَّجُل قَوْلاً حَسَنًا فَقِيلَ يَا نَبِيَّ الله أَلاَ تَرْجُمُهُ فَقَالَ لَقَدْ تَابَ تَوْبَةً لَوْ تَابَهَا أَهْلُ الْمَدِينَةِ لَقُبِلَ مِنْهُمْ ۗ (١).

#### وجه الدلالة:

إسقاط حد الزنا هنا بسبب الإكراه لغفلة النوم، فإسقاط حد الزنا في هذه الأحوال إنما يصدر عن روح التشريع المتمثلة في النصوص، حيث يقول الله على: ﴿ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغ وَلَا عَادٍ فَلَا إثْمَ عَلَيْهِ ﴾(٢)، وإذا كان الله قد غفر للمكره أن ينطق بكلمة الكفر، فإن هذا ينسحب ﺑﺎﻟﺄﻭﻟﻰ ﻋﻠﻰ ﺃﻱ ﺷﻰء ﺁﺧﺮ<sup>(٣)</sup>.

فإذا أسقط حد الزنا وعُفى عن المكره لسبب وهو غفلة النوم والإكراه، فإن الظروف الواقعية التي لا تساعد على تطبيق العقوبة أشد كراهية من النوم أو الغفلة، فكان ذلك ملزم للتدرج في التطبيق العقوبة.

 $<sup>^{(7)}</sup>$ د. محمد بلتاجي: منهج عمر بن الخطاب في التشريع (ص: 277-777).



<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي في سننه [(كتاب/الحدود، باب: ما جاء في المرأة إذا استكرهت على الزنا، (ح:٤٥٤) (ص:٤٤٣)].قال الترمذي: إنه حديث حسن غريب صحيح(ص:٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: جزء من الآية (١٧٣).

### إسقاط عمر بن الخطاب الله السرقة في عام المجاعة:

اكتفى عمر بن الخطاب في بتعزير السارق، كما منع تطبيق الحد على العبيد الذين سرقوا بسبب الجوع نتيجة لبخل سيدهم وتجويعهم، واعتبر ذلك شبهة تدرأ الحد لقوله في: (ادْرَءُوا الْحُدُودَ بِالشَّبُهَاتِ)(١).

ويؤكد ذلك ما ثبت في السنة النبوية عَنْ أَبِي بِشْر، قَالَ: سَمِعْتُ عَبَّادَ بْنَ شُرَحْبِيلَ، قَالَ: أَصابَتْنَا مَجَاعَةٌ فَأَتَيْتُ الْمَدِينَةَ فَدَخَلْتُ حَائِطًا مِنْ حِيطَانِهَا، فَأَخَذْتُ سُنْبُلاً فَفَرَكْتُهُ فَأَكَلْتُ مِنْهُ وَجَعَلْتُ مِنْهُ فِي ثَوْبِي فَأَتَيْتُ النَّبِيَ فَقَالَ: (مَا عَلِمْتَهُ إِذَا كَانَ جَاهِلاً وَلاَ أَطْعَمْتَهُ إِذَا كَانَ سَاغِبًا أَوْ جَائِعًا قَالَ: فَرَدَّ عَلَيَّ الثَّوْبَ وَأَمَرَ لِي بِنِصْفِ وَسَوْقٍ أَوْ وَسَوْقٍ) (٢).

المجاعة من غير شك، هي ظرف زماني يغلب فيه وجود أفراد مضطرين على هذا النحو، فهو مظنة لوجوب الحق لهم على المجتمع، ولا ينظر في هذا لتحقق الضرورة فعلا بالنسبة لشخص السارق، أو عدم تحققها حتى يقطع أو لا يقطع، فإن هذا موطن من مواطن الحدود، والحدود تدرأ بالشبهات، فيكفي أن يقول الحاكم: لعل هذا إنما سرق لضرورة ألجأته إلى السرقة، فتكون هذه شبهة قوية تدرأ عنه الحد(٣).

يقول الشيخ محمد المدني: "وقد فهم عمر بن الخطاب أن آخذ المال في عام المجاعة لا يوصف بأنه سارق؛ لأنه يرى لنفسه حقا فيما أخذ، والسرقة هي أخذ الإنسان ما لا حق له في خفية" (٤).

قال العزبن عبد السلام: "إنما غلب درء الحد مع تحقق الشبهة؛ لأن المصلحة العظمي في استيفاء الإنسان لعبادة الديان، والحدود أسباب محظرة، فلا تثبت إلا عند كمال المفسدة وتمحضها" (٥).





<sup>(</sup>۱) أخرجه: الهندي في كنز العمال [(ح:۲۹۰۲/۱۲۹۷۲)]؛ الحديث ضعفه الألباني في إرواء الغليل(ح:۳۲۱) (۳٤٣/۷))؛ وقال الزيلعي: أنه غريب بهذا اللفظ، الزيلعي: [نصب الراية كتاب الحدود/باب حد الزنا (۱۳۰/۶)].

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الحاكم في مستدركه [كتاب/الأطعمة (ح: ۲۱۸۲)، (۱۳۳/٤)]، هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الإِسْنَاد؛ المستدرك (ص: ۱٤۸).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> موقع بيان الإسلام: دعوى تعطيل عمر بن الخطاب إقامة حد السرقة:

http://bayanelislam.net/Suspicion.aspx?id= • \ - • o - • • • \ & value = & type =

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> القرضاوي: السياسة الشرعية (ص:٢٠٣).

<sup>(°)</sup> عبد السلام: قواعد الأحكام (١٦١/٢).

بعد أن تحقق النبي ﷺ وعرف أن الذي دفعه للسرقة هو الجوع، واعتبر ذلك شبهة يسقط بها الحد، فإذا كان الجوع شبهة يسقط بها الحد في زمن الرسول ﷺ وزمن الخليفة عمر بن الخطاب ﷺ، فإن العجز والخلل والضعف الذي أصاب المجتمعات الإسلامية المعاصرة من تطبيق للعقوبة فهذا كله أعظم شبهة تستدعي ولاة الأمر التدرج في تطبيق العقوبات لتحقيق المصلحة العامة.

## حرص الخليفة عمر بن عبد العزيز على الأخذ بسنة التدرج في تطبيق العقوبة:

ومن المواقف التي لها مَغْزَى ما رواه المؤرخون عن عمر بن عبد العزيز، الذي يَعُدُه علماء المسلمين "خامس الخلفاء الراشدين" وثاني العمرين، أن ابنه عبد الملك – وكان شابًا تَقِيًّا مُتَحْمِسًا – قال له يومًا: يا أبت، مالك لا تنفذ الأمور؟ فوالله ما أبالي لو أن القدور غلَت بي وبك في الحق!! فقال الأب الحكيم الموفق: "لا تعجل يا بني، فإن الله ذم الخمر في القرآن مرتين، وحرمها في الثالثة، وإني أخشى أن أحمل الناس على الحق جملة، فيدفعوه جملة، ويكون من ذا فتنة "(۱).

وقال له: "إني أروض الناس رياضة الصعب، فإن أبقاني الله مضيت لرأيي، وإن عجلت علي منية فقد علم الله نيتي، إني أخاف إن بادهت الناس بالتي تقول أن يلجئوني إلى السيف، ولا خير في خير لا يجيء إلا بالسيف"(٢).

فالتدرج في الأمور من سنن الله تعالى، ثم من سنن رسله عليهم الصلاة والسلام، واستعمال الخليفة عمر بن عبد العزيز لهذا التدرج يُعَد من عمق فقهه لكتاب الله وسنة رسوله وحسن خلقه وإخلاصه على (٣).

و هكذا نلمس صعوبة ما قاسى ذلك الخليفة الورع في تطبيق أحكام الإسلام، وكم كان حرصاً كل الحرص على تطبيقها كلها طاعة لله الله العرص على عدم إراقة الدماء(٤).

فقد كان الخليفة عمر بن عبد العزيز يؤلف الناس بالعطايا وفي عصره عاش الناس بالعطايا، فكيف يكون الحال باستقرار وأمن ورفاهية وازدهار وعدل ورغم ذلك كان يؤلفهم بالعطايا، فكيف يكون الحال

 $<sup>(^{(2)})</sup>$  خروفة: فلسفة التشريع الإسلامي (ص:١٠٣).



<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي: سيرة ومناقب عمر بن عبد العزيز (ص:٢٢٤).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) جبريل: الآثار الواردة عن عمر بن عبد العزيز (١٧٦/١).

بالنسبة لعصر قد فسدت فيه الأخلاق وضعف فيه الأمن والاستقرار وانتشر فيه الظلم، لهذا يجب على الحكام اليوم أن يتبعوا هذا المنهج ويعيدوا تأليف عناصر المجتمع، وإعادة تأهيل المجتمع واصلاحه، وذلك يتم من خلال المرحلية والتدرج في تطبيق العقوبات.

يقول أبو الأعلى المودودي: "إننا درسنا القرآن الكريم والسنة المطهرة دراسة عميقة علمنا كيف وبأي تدرج وانسجام تم التغيير الإسلامي في بلاد العرب، ومنها إلى العالم كله على يد النبي ، فلقد كانت الأمور تسير رويدا رويدا حسب مجراها الطبيعي حتى تستقر في مستقرها الذي أراده الله رب العالمين ... " (۱).

## رابعاً: من المعقول:

1. لا شك أن النصوص الشرعية التي قررت العقوبات الشرعية على الجناة قطعية الثبوت وقطعية الدلالة في وجوب العقوبة فوراً على الجاني الذي تحققت فيه الشروط؛ ولكن بالنظر إلى فهم الصحابة لفلسفة التشريع في إنزال الأحكام على الواقع يلاحظ أنه أحياناً يتم اسقاط تطبيق العقوبة بسبب أقوى يتصل بالواقع التي تمتد فيه الجناية من إيجاب ايقاعها كما فعل عمر بن الخطاب عمم الرمادة من اسقاط تنفيذ عقوبة السرقة نظراً لانتشار الفقر والجوع، ولا شك أن عمر نظر لواقع الجاني، وواقع الجاني اليوم لا يسمح بتطبيق العقوبة المقررة على الفور نظراً لانتشار الفساد والظلم والفقر والجوع والبطالة وغيرها من الأمور على رأسها غياب الدولة الإسلامية تجعل من تطبيق العقوبة المقررة شرعاً أمراً صعباً.

أكد ذلك ابن القيم على بقوله: "وتأخير الحدّ لعارض أمر وردت به الشريعة، كما يؤخر - أي الحد - عن الحامل والمرضع وعن وقت الحر والبرد والمرض، فهذا تأخير لمصلحة المحدود، فتأخيره لمصلحة الإسلام أولى(٢).

ولو قامت دولة من الدول العربية وأعلنت أنها ستطبق العقوبة الشرعية بدون سابق تهيئة أو تمهيد لذلك، فلا شك أن العالم بأسره سيقف في وجهها وسيحاربها، فلذلك ليس من صالح الدولة، وكما نعلم أن تصرف الإمام منوط بالمصلحة، فليس من صالح الدول في واقعنا تطبيق العقوبة على الجناة دفعة واحدة كما جاءت في النصوص الشرعية، بل لا بد من تهيئة الواقع الداخلي والخارجي للدولة. فبعد ثورات الربيع العربي وتولي بعض الجماعات

ابن القيم: إعلام الموقعين  $( 1 \wedge / 1 )$ .



<sup>(</sup>١) يوسف: التمكين للأمة الإسلامية (ص:٢٢٩).

الإسلامية زمام الأمور في الدولة، فيمكن للدولة أن تستعيد قوتها الإسلامية، فلا يمكن أن يحدث التغيير بسهولة إنما يحتاج فترة زمنية وذلك من خلال العودة للتدرج في تطبيق العقوبة.

فالأمة الإسلامية التي تتطلع اليوم إلى تمكين الله تعالى لها لابد أن تراعي في عملها سنة التدرج، فما هدم في أعوام لا يمكن أن يبنى في أيام، فعليها أن تتبنى سياسة النفس الطويل والصبر الجميل، فتصبر على البذرة حتى تنبت، وعلى النبتة حتى تورق، وعلى الورقة حتى تزهر، وعلى الزهرة حتى تثمر، وعلى الثمرة حتى تنضج، وتؤتي أكلها بإذن ربها (۱).

Y. ويدل على الحاجة إلى الأخذ بسنة التدرج في تطبيق الشريعة، أن كثيراً من الجرائم التي تعاقب عليها الشريعة الإسلامية، مباحة في القوانين الوضعية فيها، وذلك كجريمة الربا، والردة، ومنع الزكاة الواجبة، واتخاذ الأخدان والخليلات، وخروج النساء كاسيات عاريات، واختلاطهن بالرجال الأجانب في المدارس والجامعات.. وغير ذلك. ولهذا، فليس من الممكن أن نأتي إلى هذه المجتمعات، التي أشربت هذه القوانين الوضعية، واستمرأتها ونشأت عليها، فنطبق عليها العقوبات الشرعية، فنجلد الزاني البكر ونغربه عاماً، ونرجم المحصن بالحجارة حتى الموت، وقد كان الزنا بالأمس القريب أمراً مباحاً، ونوعاً من الحرية الشخصية التي يحميها القانون. والمثيرات التي تهيج الغرائز، وتشعل الشهوات، لا تزال تدعو إلى الفاحشة وتحرض عليها بشتى الأسباب والسبل، بل وجد للفاحشة والدعارة في بعض البلاد الإسلامية شوارع وأحياء مشهورة، يثري من ورائها عشرات الألوف من تجار الأعراض، وأصحاب الفن الرخيص، والساعين لنشر الفاحشة ببن المؤمنين (۲).

## خلاصة القول بمشروعية التدرج في تطبيق العقوبة:

إن مواقف الصحابة -رضوان الله عليهم- من إسقاط الحد أو العقوبة أو تأخيرها، جُلها كانت لعذر أو ظروف خاصة استوجبت عليهم ذلك، فعدم تطبيقهم للأحكام لا يعني الغاؤها أو تغييرها؛ لكن إذا تعذر التطبيق الكلي للعقوبة، يجب على ولاة الأمر تطبيق ما يمكنهم تطبيقه من العقوبة وتطبيق ما يمكن تطبيقه ينبغي أن يسبقه تهيئة تامة لكل الظروف المحيطة بالمجتمع الإسلامي؛ ولكن إذا استعادت الدولة الإسلامية قوتها وكيانها، فإن الدولة

<sup>(</sup>٢) موقع رسالة الإسلام/ التدرج في تطبيق الشريعة مطلوب في الدول التي لا تطبقها: د. عبد العزيز الفوزان: http://main.islammessage.com/newspage.aspx?id=٧٨٩٠



<sup>(</sup>١) القرضاوي: جيل النصر المنشود(ص: ٢٣).

الإسلامية ورجال القانون وكل فرد مسلم يجب عليه تطبيق الأحكام الشرعية، ويجب عليهم أن يجتمعوا حتى تطبق الشريعة الإسلامية كاملة، تطبيقاً يحقق مصلحة عامة ويحقق مقاصد الشريعة العظيمة.





المبحث الثالث ضوابط التدرج في تطبيق العقوبة نعلم جيداً أن العقوبات الشرعية واجبة التطبيق والتنفيذ، لا يسع ولي الأمر التهاون فيها أو تعطيلها؛ لأنها من شرع الله، وإن تعطيلها يؤدي الى سخط الله تعالى كما يؤدي الى فساد المجتمع واضطراب أحواله وسوء أوضاعه؛ لأن تعطيل حدود الله من المعاصي الكبيرة القبيحة، وظهور المعاصي من أسباب نقص الرزق، والخوف من العدو، وضنك العيش. فاذا أقيمت الحدود الشرعية ظهرت طاعة الله ونقصت معصيته، وحصل الخير والنصر، فينبغي أن يكون و لاة الامور أشداء في اقامة حدود الله لا تأخذهم رأفة في الدين، وأن يكون قصدهم من إقامتها رحمة الخلق بكف الناس عن المنكرات، لا إشفاء لغيظ نفوسهم و لا إرادة العلو والفساد، فيكون احدهم بمنزلة الوالد إذا أدب ولده، يؤدبه رحمة به واصلاحاً لحاله، مع أنه يود ويؤثر ان لا يحوجه الى التأديب، وبمنزلة الطبيب الذي يسقي المريض الدواء الكريه (1).

وأن المجتمع الذي يطبق الشريعة الإسلامية في كل شؤونه ينعم بالاستقرار السياسي والاقتصادي ويستتب فيه الأمن، ويسوده السكينة، وتقل فيه الجرائم، وذلك لقوة ردع العقوبات فيه، واعتقاد الإنسان أنه يطبق أو امر الله(٢).

فالعودة لتطبيق الأحكام الشرعية كما كانت عليه في السابق تُلزمنا مراعاة مبدأ التدرج في التطبيق، فيجب على الحاكم وولاة الأمر أن يسعوا جاهدين لتطبيق العقوبات الشرعية وعدم تعطيلها، فيعتبر التدرج في تطبيق العقوبات هو أُولى الخطوات لتطبيق وتنفيذ العقوبات، والعودة للتدرج في تطبيق العقوبات تخرج الحاكم من دائرة التعطيل والتسويف والتأجيل.

فإن التدرج في تطبيق العقوبة اصطلاح جديد، ومنهج مؤقت، ظهر في الآونة الأخيرة في المجتمعات الإسلامية بسبب الانفصال الحاصل بين الشريعة الإسلامية والواقع، فلا يمكن أن يؤخذ على اطلاقه، كما يخشى أن يُستغل لهدف خبيث أو يُساء استعماله(٣).

فإن الحديث في الآونة الأخيرة عن تطبيق الحدود والعقوبات الشرعية دون تهيئة الظروف وإصلاح المجتمع أوقع بعض البلاد الإسلامية في مأزق ومشاكل كبيرة؛ بل إن تطبيقها بهذه الظروف يحقق الفشل الفادح، لذلك يجب على ولاة الأمر أن يضعوا خطط مسبقة تحدد بدقة ووعي تساعدهم على إصلاح وتغيير ظروف المجتمع وأحواله السيئة، لكي يتوصلوا لتطبيق العقوبات دون الوقوع بمشاكل.

<sup>(</sup>٣) الزحيلي: التدرج في الشريعة (ص: ٩٩) "نقل بتصرف".



<sup>(</sup>١) زيدان: أصول الدعوة (ص:٢٨٧-٢٨٩).

 $<sup>^{(7)}</sup>$ ياسين: منهج القرآن في حماية المجتمع  $^{(7)}$ .

فهناك خطوات مهمة تسبق التدرج في تطبيق العقوبات؛ بل تعتبر العلاج الناجح للوصول لتطبيق العقوبات الشرعية، فمن أهمها التزام الحاكم وولاة الأمر بالضوابط والقيود الشرعية التي تتعلق بالسلطة والحكومة في الدولة، فتمسك الحكومة وولاة الأمر بهذه الضوابط يضفي على المجتمع صبغة وصفة إسلامية (۱)، وتحقق مقاصد الشريعة الإسلامية. فهناك ضوابط تتعلق بالحاكم، وضوابط تتعلق بالتدرج في التطبيق ذاته:

# أولاً: الضوابط التي تتعلق بالحاكم ما يلي:

- ١. يجب على الحاكم الالتزام بالقواعد الشرعية وعدم مخالفة الشرع.
- ٢. تحقيق مبدأ المساواة بين أفراد المجتمع، لقوله ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَنْقَاكُمْ ﴿ (٢) ، فإن اللون والجنس والنوع ليس هو الأساس والأصل لتمييز بين فردٍ وآخر في المجتمع بل جلهم سواسية أمام القانون، وهذا ما أقره الحبيب المصطفى ﴿ في خطبة الوداع : (يَا أَيها النَّاس! إِن ربكم وَاحِد، وَإِن أَبِاكُم وَاحِد، أَلاَ لَا فَضلَ لَعربي على عجمي، ولا لِعَجمّي على عربي، ولَا لأمدود، ولا لأسود على أحمر إلَّا بالتقوى) (٣).





<sup>(1)</sup> د.عبد اللطيف: آفاق التدرج في تطبيق الشريعة، بحث منشور على الشبكة العنكبوتية:

 $http://thinking.monzir-pal.net/Views/ {\it \pounds.htm}$ 

<sup>(</sup>۲) سورة الحجرات: الآية (۱۳).

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد: [ياقي مسند الأنصار (ح:٢٢٣٩١)، الحديث: صححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٧٠٠)].

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة النحل: الآية (٩٠).

<sup>(</sup>٥) حلمي: نظام الحكم الإسلامي (ص:٩٣).

- نشر العلم والعمل على توفير الحياة الكريمة لكل فرد من أفراد الرعية وهذا ما يسمى اليوم بمبدأ التكافل الاجتماعي الذي يحث عليه الإسلام، فتوفير الحياة الكريمة لكل أبناء الأمة من توفير العمل المناسب لهم (١)، وذلك مأخوذ من سنة الحبيب المصطفى فقد روئي عَنْ أَنسِ بنِ مَالك؛ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِي فَلَى الْإِيهِ الْفَاقَة (١) ثُمَّ رَجَع، فَقَالَ: يا رَسُولَ اللّه، لَقَدْ جَنتُكَ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ مَا أَرانِي أَرْجِعُ إِلَيْهِمْ حَتّى يَمُوتَ بَعْضَهُمْ، فَقَالَ لَهُ: (انْطَلِقْ هَلْ تَجِدُ مِنْ شَيْعٍ؟ فَانْطَلَقَ فَجَاءَ بِحِلْس (٣) وَقَدَحٍ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّه، هَذَا الْحِلْسُ كَانُوا يَقْتَرْسُونَ بَعْضَهُ، وَيَلْسُونَ بَعْضَهُ، وَهَذَا الْقَدَحُ كَانُوا يَشْرَبُونَ فِيهِ، فَقَالَ اللّهِ هَذَا الْحِلْسُ كَانُوا يَشْرَبُونَ فِيهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ يَعْهُ عَلَى دِرْهَمٍ فَقَالَ رَجُلٌ: أَنَا يَا رَسُولَ اللّهِ، فَقَالَ لَهُ: مَنْ يَرْيِدُ اللّه اللهِ فَقَالَ رَجُلٌ: أَنَا يَا رَسُولَ اللّهِ فَقَالَ لَهُ: مَنْ يَرْيِدُ عَلَى دِرْهَمٍ فَقَالَ رَجُلٌ: أَنَا يَا رَسُولَ اللّهِ فَقَالَ لَهُ: الشَيْرَةُ وَلَا الرَّجُلُ فَقَالَ لَهُ اللّهِ هَذَا الْوَادِي فَلا تَدَعْ حَاجًا وَلا شَوْكًا وَلا حَطَبًا، وَلا تَلْقَى خَمْسَةً عِسْوَةً لأهْلِكَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، نَقَالَ: فَانْطَلَقْ فَاسُنتر بِخَمْسَةً كِسُوةً لأهْلِكَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، نَقَدْ بَارَكَ اللّهُ لي فِيمَا أَمَرْتَنِي، فَقَالَ: فَأَصَابُ عَشَرَ يَوْمَا أَمْرَتَنِي، فَقَالَ المُسَائلَةِ، إِنَ الْمَسَائلَةَ لا تَحِلُ إلا فَيْرَ مُرْقِع (١) (١).
   هَذَا خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَجِيءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي وَجْهِكَ نُكُنّةُ (١) الْمَسَائلَة لا تَحِلُ إلا يَقْرَ مُوحِي أَنْ الْمَسَائلَة وي رَحْهِ (١) (١٠).
- ٥. أن يباشر الحاكم بنفسه مشارفة الأمور وتصفح الأحوال، ليهتم بسياسة الأمة وحراسة الملة، ولا يعول على التفويض تشاغلا بلذة أو عبادة فقد يخون الأمين ويغش الناصح $^{(\Lambda)}$ ،

<sup>(^)</sup> الفرّاء: الأحكام السلطانية (ص: ٢٨).



<sup>(1)</sup> أبو فارس: النظام السياسي في الإسلام (ص:٢٠١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الفاقة: الفقر والجوع، العسكري: الفروق في اللغة (ص:٢٠٢).

<sup>(</sup>٣) الحلِس: الكِساء الذي يلِي ظَهْر البعير تحت القَتَب؛ الزمخشري: أساس البلاغة (ص:١٣٨).

<sup>(&</sup>lt;sup>؛)</sup> النُكتة: النُقطة والعلامة والأثر، وأصله من النكت في الأرض وهو التأثير فيها بعصا أو بغيره؛ ابن منظور: لسان العرب (٤٥٣٦/٥).

<sup>(°)</sup> الغُرْم: ما يلزم الشخص أداؤه كالضمان والدين والدية وغير ذلك، أي الشخص المثقل بالدَّين؛ الزمخشري: أساس البلاغة (ص:٤٤٩).

المدقع: الشديد الذي يفضي بصاحبه إلى الدعقاء، وهي اللصوق بالتراب من شدة الفقر، ابن منظور: لسان العرب( $\circ$ ).

<sup>(</sup> $^{(V)}$  أخرجه: البيهقي في كتاب شعب الإيمان[باب/ التوكل والتسليم ( $^{(V)}$  ( $^{(V)}$ )، قال الشيخ الألباني: أن ما يصح من الحديث وأنه صحيح لغيره لفظ: "إن المسألة لا تصلح إلا لثلاث لذي فقر مدقع أو لذي غرم مفظع أو لذي دم موجع" [الألباني: صحيح الترغيب والترهيب( $^{(V)}$ )].

وقد قال الله على: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحُقِّ وَلا تَتَّبِعِ الْهُوَى فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ اللهُ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ ا

- 7. إستكفاء الأمناء وتقليد النصحاء فيما يفوضه إليهم من الأعمال، ويكله إليهم من الأموال لتكون الأعمال مضبوطة، والأموال محفوظة (٢).
- ٧. حماية الحقوق الإنسانية التي تتمثل بحماية المقاصد الخمس للشريعة وهي: الدين و النفس والمال والنسل والعقل.
  - ٨. حق الأمة في الاعتراض والتغيير والنقد والمحاسبة.
- ٩. مراقبة وسائل الإعلام التي تعتبر لها الدور البارز في عصرنا المعاصر في نشر التوعية –
   العقدية والأخلاقية والاجتماعية للشباب ووقايتهم من الانحراف والفتن.

يقول الشيخ مناع القطان في هذا الشأن:" إن إرخاء العنان للفرد يعيث في الأرض فسادًا يؤدي إلى تفاقم الشر، ويساعد على انتشار الجرائم، والاستهانة بأمرها، والاستهتار بحرمات الناس، ويهدد القيم الأخلاقية، ويقضي على الفضيلة، فيذهب الفرد، وتنهار الجماعة معه وليست الأمة سوى مجموعة من الأفراد فمن الخير للإنسانية أن تستأصل نواة الشر، في مهدها لتعيش الجماعة آمنة مطمئنة وهذه نهاية الرحمة (٣).

فإن تطبيق الحاكم والحكومة لهذه الضوابط والواجبات تعتبر بحد ذاتها العامل الأساسي والفعّال الذي يساعد في العودة إلى التدرج في تطبيق العقوبات الشرعية.

ثانياً: الضوابط التي تتعلق بالتدرج في تطبيق العقوبة:

١. أن لا يكون ذريعة لتعطيل الأحكام الشرعية.

يجب أن لا يكون التدرج في تطبيق العقوبة لعبة سياسة للتسويف، وتخدير الأعصاب والتلاعب في العواطف والمشاعر بقصد تعطيل الشريعة، والتباطؤ فيها بحجة التدرج أو تهيئة الأجواء وعدم تحقق الظروف المطلوبة، كما حصل في بعض البلاد الإسلامية(1).

<sup>(</sup>٤) الفرّاء: الأحكام السلطانية (ص: ٢٨).



<sup>(</sup>۱) سورة ص: الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٢) الفرّاء: الأحكام السلطانية (ص: ٢٨).

<sup>(</sup>٣) القطان: وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية (ص:١٩٢).

يقول العلامة يوسف القرضاوي: "ولا نعنى بالتدرج هنا مجرد التسويف وتأخير التنفيذ، واتخاذ كلمة التدرج "تكأة" لتمويت فكرة المطالبة الشعبية الملحة بإقامة حكم الله، وتطبيق شرعه، بل نعنى بها تعيين الهدف، ووضوح الخطة، وتحديد المراحل بوعى وصدق، بحيث نسلم كل مرحلة إلى ما بعدها بالتخطيط والتنظيم والتصميم، حتى تصل المسيرة إلى المرحلة المنشودة والأخيرة التي فيها قيام الإسلام، كل الإسلام (١)".

# ٢. أن يحقق التدرج في تطبيق العقوبة مصلحة عامة.

فتطبيق الممكن من العقوبة في واقع يتعذر تطبيق العقوبة كاملة يحقق ذلك مصلحة للمجتمع، إذن المصلحة بحد ذاتها مصدر تستمد منه الشريعة بعض أحكامها ضمن ضوابط محددة.

وهذا ما دعا إليه الجابري من ضرورة تجديد القواعد الأصولية بحجة أنها خاضعة الاستجابات تاريخية مرتبطة بأوضاع اجتماعية خاصة بالعصور المتقدمة، وتوصل إلى أنه الا بد من إنشاء قواعد أخرى تلبي متطلبات عصرنا وتغطي حاجياته، ومن القواعد الأصولية التي دعا إلى تجاوزها وتبديلها قاعدة " الحكم يدور مع العلة وجوداً وعدماً "(٢)، واقترح أن تستبدل بقاعدة أخرى وهي " الحُكم يدور مع المصلحة وجوداً وعدماً " واحتج على مشروعية هذه القاعدة بفعل عمر بن الخطاب ، وقال: "إذا كان المشرع الأول في الإسلام قد اعتبر المصلحة ومقاصد الشريعة فوضعها فوق كل اعتبار، لماذا لا يقتدي المجتهدون والمجددون اليوم بهذا النوع من الاجتهاد" (٣) فهذا الاجتهاد في التدرج في التطبيق يحقق مصلحة عامة للمجتمع الإسلامي.

# ٣. تهيئة الأجواء والظروف قبل التدرج في تطبيق العقوبة.

إن الأوضاع التي يعيشها المسلمون في الآونة الأخيرة تستوجب على ولى الأمر أن يهيأ الأجواء والظروف في شتى مجالات الحياة، فليس الأمر مقتصراً على الأجواء السياسية أو الجنائية، إنما يشمل الاجتماعية والاقتصادية والثقافية وغيرها...، قبل بدء تنفيذ التدرج في التطبيق، فكيف يمكن للحاكم أن يتدرج في تطبيق عقوبة الخمر ومصانع الخمر لا تزال مرخصاً لها ومحمية من قبل الجهات الرسمية، والخمر لا يزال يباع في الأسواق والفنادق



<sup>(</sup>١) القرضاوى: فقه الأولويات (ص:٩٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> هذه من القواعد المقررة لدى الفقهاء الأصوليين ووردت بلفظ "**وكل حكم دائر مع علته**"؛ السعدي: منظومة القواعد الفقهية (ص: ٣٨).

<sup>(</sup>۳) الجابري: الدين وتطبيق الشريعة (ص: 11-11).

والأماكن العامة والخاصة، كذلك الحال عقوبة الزنا كيف يمكن للحاكم أن يطبقها والرذائل والاختلاط والقنوات غير الأخلاقية منتشرة في المجتمع، فتهيئة الأجواء تشمل نشر الوعي الديني والثقافي بكل الطرق والوسائل بين أفراد المجتمع، فإذا تحقق ذلك يستطيع الحاكم أن يبدأ بالتدرج في تطبيق العقوبة.

يقول الشيخ شلتوت على الشريعة الإسلامية من ارتكاب المحرمات على وجه العموم، منذرة بعقوبة الآخرة على صورة تثير في نفوس المؤمنين شدة الخوف من الإقدام على شيء منها، وتدفع في الوقت نفسه عن المجتمع كثيراً من شرورها، ثم وضعت لبعض الجنايات عقوبات دنيوية إلى جانب العقوبات الأخروية، حتى يتآزر في دفعها، وزجر الناس عنها رادع الدين ورادع السلطان" (۱).

ويدخل في تهيئة الأجواء العمل على إزالة الشبهات التي لحقت بالشريعة عامة، أو بالأحكام الشرعية خاصة، سواء ما تسرّب إلى نفوس المسلمين بسبب الجهل بالدين، أو ما اندس إليهم من أعداء الإسلام في القديم والحديث (٢).

# ٤. العقوبة الشرعية لا تطبق إلا في المجتمع المسلم.

إن أي قانون لا يمكن أن يحقق نجاحا إلا في مجتمع يؤمن به، ويحس بأهميته، وإلا صار مجرد نظريات لا قيمة لها، ولذلك لم تنزل التشريعات الإسلامية في المجتمع المكي؛ لأن الغلبة فيه للكفار، بل بدأ نزول التشريعات في السنة الثانية من الهجرة، بعد تمكن الإسلام في المدينة المنورة<sup>(٣)</sup>. وبحسب قرب المجتمع أو بعده عن تعاليم الإسلام، وبحسب إيمان أفراده بهذا الدين يمكننا أن نطبق تشريعاته تطبيقاً صحيحاً. أما إذا طبق هذا الدين في مجتمع يرفع شعار الإسلام ،ولكنه لا يلتزم بكثير من أحكامه فإنه سيلد مسخاً مشوهاً، كما حصل في بعض الدول الإسلامية التي بدأت بتطبيق الحدود قبل تهيئة الناس لذلك. إذا لابد أن يسبق التطبيق تعديل الأوضاع الأسرية والاجتماعية والتربوية والاقتصادية والإعلامية المخالفة لتعاليم الإسلام، ولابد من تهيئة المناخ الملائم لهذا التطبيق<sup>(٤)</sup>.

سيد قطب: معالم في الطريق (ص:٤٦-٥٠).



<sup>(1)</sup> شلتوت: الإسلام عقيدة وشريعة (ص: ٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) البيانوني: معوقات تطبيق الشريعة الإسلامية (ص:١٦).

<sup>(</sup>۳) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ( $(7)^{7}$ ).

#### ٥. وجوب التطبيق الفوري للعقوبة عند القدرة والإمكان.

يجب على ولي الأمر أن يطبق العقوبة كما جاءت نصاً في حال توفر أسبابها وشروطها الشرعية، لقوله على: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ (١)؛ ولكن يلجأ للتدرج في حال الضرورة وعدم قدرته على التطبيق كاملاً، ويجب أن يكون لديه هدف وغاية من ذلك.

فإذا أمكن تطبيق الشريعة كاملة، أو تطبيق جانب منها وتركنا التطبيق بحجة التدرج فيكون ذلك تفريطاً وتقصيراً وعدولاً إلى الأدون مع القدرة على الأعلى، وهو مناقض لقول الرسول بين (مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرْهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، وَذَلِكَ أَصْعَفُ الإِيمَانِ)(١)، فلا يجوز التغيير بالأقل مع القدرة على الأعلى(٣).

فالغاية من التدرج في تطبيق العقوبة يجب أن تكون واضحة من أول الطريق، وهي العزم الأكيد على تطبيق الشريعة كاملة عند توفر الإمكانات والقدرات والظروف، ويجب أن يكون هذا اعتقاداً جازماً في أذهان القائمين والساعين إلى التدرج في تطبيق الشريعة، لأن الشريعة كل لا يتجزأ، وأن التدرج مجرد وسيلة لا غاية في حد ذاته، وأن التطبيق الكامل للشريعة هو جزء من العقيدة؛ لأن الإيمان اعتقاد وعمل(<sup>1)</sup>.

# ٦. الاقتناع التام بأن التطبيق الجزئي للعقوبة سبيل للتطبيق الكلي.

يجب على ولاة الأمر أن لا يتركوا الأحكام الشرعية سدى دون تطبيق ما يمكنهم تطبيقه، فيجب عليهم الالتزام والاقتناع التام بأن التطبيق الجزئي هو السبيل الوحيد للوصول للتطبيق الكلى للعقوبة الشرعية.

هذا ما أكده توفيق وهبة بقوله: "وليس معنى دعوتنا إلى تطبيق الإسلام كاملاً هو الانتظار لحين تغيير كل القوانين والنظم مرة واحدة؛ ولكن نبدأ في العودة إلى التشريع الإسلامي وتطبيق ما يتم انجازه من قوانين أولاً بأول إلى أن يتم تطبيق الشريعة الإسلامية كاملاً" (٥).

<sup>(°)</sup> وهبة: الإسلام شريعة الحياة (ص:١٠).



<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران: جزء من الآية (۱۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم في صحيحه [كتاب/ الإيمان، باب: النهي عن المنكر من الإيمان (ح:٩٤)، (١٩/٢)]،

<sup>(</sup>٣) النشمي: التدرج في تطبيق الأحكام ((-9)).

<sup>(</sup>٤) الشريف: التدرج في التطبيق (ص: ٦٦)

يقول الشيخ مصطفي الزرقا عن العقوبات الشرعية: فإذا لوحظ أن تطبيق عقوبة الحدود الأربعة أصبح متعذراً في زمان أو مكان، فمن الممكن تطبيق عقوبة أخرى، ولا يوجب هذا ترك الشريعة أجمع (١).

V. التدرج يستلزم وجود رؤية واضحة نحو الأهداف والغايات مع مراعاة المرحلة المعاشة واتخاذ الوسائل والتدابير الازمة نحو تحقيق الهدف المنشود(7).

<sup>(</sup>٢) الحولي: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية (ص: 15).



<sup>(</sup>۱) الزرقا: المدخل الفقهي العام (۱/۱ه).

المبحث الرابع مقاصد التدرج في تطبيق العقوبة بعد أن بينا في المباحث الثلاثة السابقة حقيقة ومشروعية وضوابط التدرج في تطبيق العقوبة، هذا يُلزمنا بيان مقاصد الشريعة الإسلامية من هذه المشروعية؛ ولكن قبل الحديث عن المقاصد لابد من الإشارة إلى نظرة الإسلام في العقوبة وفلسفتها:

حرص الإسلام على بناء مجتمع متماسك، يسوده الأمن والأمان، وتقل فيه الجرائم، ويعيش الناس فيه آمنين مطمئنين على أنفسهم وأموالهم وأعراضهم. ولذلك حارب الإسلام بكل الطرق الرذائل والجرائم التي تؤدي إلى تدمير المجتمع الإسلامي، وهذه الطرق قد فاقت الأنظمة الوضعية وأنظمة حقوق الإنسان الدولية، من حيث فعاليتها في تقليص الجرائم، وهذه الطرق منها التهذيب النفسي الذي يلزم النفس بحب الخير والإصلاح في المجتمع، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وعقوبات أخروية، وعقوبات دنيوية، كل ذلك رادع لعدم الوقوع بارتكاب محظور شرعي، وبنفس الوقت يحفظ المجتمع الإسلامي.

فإن المشرع الحكيم لا يضع العقوبات ويُدخل أفعال المكلفين في نطاق التحريم إلا بعد أن يقضي على جميع الدوافع والأسباب التي تؤدي إلى ارتكاب الجرائم، فلو نظرنا إلى جريمة السرقة نجد المشرع قضى على الدوافع من جذورها، فهو يقدر حقاً معلوماً للفقراء في أموال الأغنياء يأخذونه كحق وتفضل. فإن العقوبات لم تشرع كأساس؛ لكنها شرعت لكي لا تطبق إلا نادراً، فالعقاب ليس مقصوداً لذاته، فهو ليس أولى وسائل التهذيب والإصلاح؛ إنما هو آخر هذه الوسائل، فهي بمثابة "الوقاية خير من قنطار علاج" فالمشرع الحكيم لم يبدأ بتنفيذ العقوبات إلا بعد أن قدم لها الوقاية من الوقوع بها (۱).

وهذا ما قاله بعض الفقهاء عن العقوبات :" أنها موانع قبل الفعل، زواجر بعده، أي العلم بشرعيتها يمنع الإقدام على الفعل، وإيقاعها بعده يمنع من العود إليه" (٢).

إذن العقوبات لم تفرض لذاتها، إنما فرضت وشرعت لأجل درء مفسدة وجلب مصلحة، فهي وسيلة تهدف لتحقيق الأمن والسلام والصلاح والعدل في المجتمع.

إذا كانت الشريعة الإسلامية قد جاءت لحماية هذه المصالح، ولا يمكن أن تكون شريعة من الشرائع الوضعية لا تعمل على حماية هذه المصالح في عمومها وفي خصوصها، فهي تتلاقي مع الشريعة الإسلامية في المقصد وإن تخالفت عنها في العلاج<sup>(٣)</sup>.



المنسارات للاستشارات

<sup>(</sup>١) الجريمة والعقوبة في الشريعة: مجلة العلوم القانونية والاقتصادية (ص:١٥-١٦) "نقل بتصرف"

<sup>(7)</sup> ابن الهمام: شرح فتح القدير (7/9).

<sup>(</sup>٣) أبو زهرة: الجريمة والعقوبة (ص:١٩-٢٠).

# فمن مقاصد التدرج في تطبيق العقوبة ما يأتي:

# ١. مراعاة الواقع.

إن كثيراً من المسلمين أفراداً وجماعات يتفاوتون في معرفة الشريعة والتمسك بأحكامها، وكثير منهم لا يعرف من الإسلام إلا اسمه، وبعضهم يقتصر على العبادات وبعضهم يلتزم بمجرد الأخلاق، وأغلبهم لا يطبق أحكام الشرع، فكانت الحكمة والمنطق والعقل يفرض وضع الجداول الزمنية لتطبيق الشريعة خطوة خطوة (١).

فالتدرج في تطبيق العقوبة يلائم واقع وحال العباد في مجتمع غابت فيه ملامح الشريعة الإسلامية، وضعف فيه الوازع الديني، وانتشر الفساد بشتى أنواعه، فالخطوات الوقائية التي تسبق التدرج من خلال نشر الوعي الديني والثقافي، واقتلاع الشبهات المسيئة للإسلام، وتوفر البدائل الشرعية التي تجنب ارتكاب الجرائم والرذائل، كل ذلك يبعث الناس على قبوله واستيعابه ويساعد في التغيير نحو الأفضل مرحلة مرحلة.

#### ٢. تكليف العبد بما يطاق.

إن تطبيق الأحكام في الشريعة الإسلامية مرتبط بالاستطاعة والقدرة والوسع لقوله الله الله والقدرة والوسع لقوله الله وحفظ الله ومن الله والله والله

فتكليف ولي الأمر بتطبيق كلي للشريعة بواقع لا يستطيع تطبيق ذلك، هذا تكليف له بما لا يطيق، وسماحة الدين الإسلامي تتنافى مع ذلك؛ لأن الشرع ما جاء إلا رحمة للعالمين، فوضع معيار لتحقيق الأحكام وهو القدرة والاستطاعة، وهذا المعيار هو الطريق الوحيد للوصول للهدف المنشود وهو تطبيق الأحكام الشرعية.

# ٣. إعادة بناء المجتمع الإسلامي.

مجتمعاتنا المعاصرة اليوم تحكمها نظم ودساتير وقوانين وضعية نشأت واكتملت ورسخت في مجتمعنا بسبب تغييب الشريعة الإسلامية، فقد تغيرت وأسقطت أنظمة الحكم الإسلامي في الآونة الأخيرة بفعل الثورات الشبابية أو ما يسمي بالربيع العربي، تحت شعارات تطالب بتطبيق الأحكام الشرعية وتطبيق منهج الله؛ ولكن ذلك لا يمكن أن يحدث بين

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة البقرة: جزء من الآية (۲۸٦).



.

<sup>(</sup>١) الزحيلي: التدرج في الشريعة (ص:٨٧).

عشية وضحاها، أو بمجرد هتافات وشعارات تندد بذلك؛ لأنه كما ذكرت آنفاً أن المجتمعات الإسلامية قد فقدت هويتها الإسلامية، فإعادة البناء تحتاج إلى جهود متكافئة ومتضافرة وعملية تأهيل، فلا سبيل لتحقيق ذلك إلا من خلال التدرج في تطبيق العقوبة.

فلم يستعجل الرسول على في بداية التشريع الإسلامي في تطبيق الأحكام رغم قوته وقدرته، وكذلك الصحابة رضوان الله عليهم من بعده واتبعوا منهج التدرج وهم بقرب عهدهم للإسلام، فلأن يطبق التدرج في تطبيق العقوبة في مجتمع غابت هويته الإسلامية خير وأولى.

فإذا أردْنا أن نُقيمَ "مجتمعًا إسلاميًّا حقيقيًّا" فلا نتوهم أن ذلك يتحقق بجرَّة قلم، أو بقرار يصدر من ملك أو رئيس، أو مجلس قيادة أو برلمان، إنما يتحقق ذلك بطريق التدرج، أعني بالإعداد والتهيئة الفكرية والنفسية والأخلاقية والاجتماعية، وإيجاد البدائل الشرعية للأوضاع المُحرَّمة التي قامت عليها مؤسسات عِدَّة لأزمنة طويلة (١).

# ٤. تهيئة الظروف المناسبة لتطبيق التشريع الإسلامي.

من أهم عوامل نجاح تطبيق التشريع والوصول إلى تحقيق المراد منه، تهيئة المناخ والظروف المناسبة لتطبيق ذلك التشريع؛ لأننا إذا تحدثنا عن تطبيق التشريع بعيداً عن تهيئة الظروف والأحوال كأننا ندعو إلى عدم التطبيق وندعو إلى الفشل الذريع، وهذه التهيئة لا يمكن أن تحصل بعيداً عن سنة التدرج، فالتدرج منهج إلهي يجب الالتزام به، حيث إن الأحكام لم تنزل دفعة واحدة إنما أخذت مراحل وأطوار عدة، وهذا هو المقصود بالتهيئة، فهذه التهيئة تأخذ الناس بهوادة، وتأمن جانب النفرة منهم.

قال الإمام العزبن عبد السلام: "ولفضل الإيمان تأخرت الواجبات عن ابتداء الإسلام ترغيباً فيه، فإنها لو وجبت في الابتداء لنفروا من الإيمان لثقل تكاليفه" (٢).

قال النشمي: "في الحقيقة والواقع أن التطبيق لنصوص الشرع دون تهيئة ولا تدرج هو في الحقيقة تعطيل للنص؛ لأنه إعمال له في غير محله مما يترك آثاراً سلبية ليست من غاية الشرع لا ريب بل يعود على أحكام الشرع بالنقض" (٣).

<sup>(</sup>٣) النشمي: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية (ص:١٠).



المنسارات للاستشارات

<sup>(</sup>۱) موقع القرضاوي/ التدرج في التغيير رؤية فقهية، اليوم:الخميس، بتاريخ: ٢٠٠٥/١/٦م http://www.qaradawi.net/fatawaahkam/٣٠/١٥٩٤-٢٠١١-١١-٢٠-١٣-٥٥-٢.html

 $<sup>^{(7)}</sup>$  قو اعد الاحكام: العز بن عبد السلام (97/1).

فالتهيئة المسبقة للتطبيق يجب الالتزام بها؛ لما لذلك من فوائد ومقاصد سامية؛ ولكن ما هي الفائدة المرجو تحقيقها من هذا المقصد في واقعنا المعاصر وقد اكتمل التشريع الإسلامي؟

يمكن أن يجاب على ذلك بما قاله الدكتور القرضاوي: "عند تجدد ظروف مماثلة لظروف قيام المجتمع الأول أو قريبة منها، نستطيع الأخذ بهذه السنة الإلهية "سنة التدرج" إلى أن يأتي الأوان المناسب للحسم والقطع، وهو التدرج في التنفيذ وليس تدرجاً في التشريع، فإن التشريع قد تم واكتمل باكتمال الدين، وإتمام النعمة وانقطاع الوحي، وهذه السنة الإلهية في رعاية التدرج ينبغي أن تتبع في سياسة الناس عندما يراد تطبيق نظام الإسلام في الحياة اليوم، بعد عصر الغزو الثقافي والتشريعي والاجتماعي للحياة الإسلامية، فإذا أردنا أن نقيم مجتمعا إسلامياً حقيقياً فلا نتوهم أن ذلك يتحقق بجرة قلم، أو بقرار يصدر من ملك أو رئيس أو مجلس قيادة أو برلمان، إنما يتحقق ذلك بطريق التدرج، أعني بالإعداد والتهيئة الفكرية والنفسية والأخلاقية والاجتماعية، وإيجاد البدائل الشرعية للأوضاع المحرَّمة التي قامت عليها مؤسسات عدة لأزمنة طويلة " (۱).

<sup>(</sup>١) القرضاوي: فقه الأولويات (ص٩٦:٩٠)؛ القرضاوي: السياسة الشرعية (ص٥٠٠).



المنسارة للاستشارات



المبحث الأول الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات القصاص. من رحمة المشرع الحكيم أنه جعل حفظ النفس من أسمى مقاصد الشريعة الإسلامية، فوضع حدود وضوابط وقيود لا يمكن لأحد تجاوزها، فقد جعل عقوبة لكل من يتعدى على النفس البشرية بغير الحق، ويتمثل ذلك بعقوبة القصاص، فالقصاص في الشريعة الإسلامية يمثل حياة للمجتمع الإسلامي وللأمة الإسلامية بأكملها.

في هذا المبحث أبين مفهوم التدرج في تطبيق القصاص والآثار المترتبة عليه:

# أولاً: مفهوم التدرج في تطبيق القصاص:

عرّفت سابقاً حقيقة التدرج في تطبيق العقوبة ككل، فينبغي عليّ أن أعرف حقيقة القصاص لكي اتوصل لحقيقة التدرج في تطبيق القصاص.

# القصاص في اللغة:

من الفعل قص ، فالقاف والصاد أصل صحيح، فهو يدل على تتبع الشيء، فقد يطلق القصاص في اللغة على معان عدة منها: التتبع؛ يقال: اقتصصَ الأثر: إذا تتبعته، فمنه وقول الله الله وقال في اللغة على معان عدة منها: التتبع؛ يقال: قصص الأثر: إذا تتبعته، فمنه وقول الله وقد يراد به القطع؛ يقال: قصص من ما بين الشيئين: أي قطعت، وقد يراد به المساواة: وهو أن يقع على الجاني مثل ما جنى، النّفس بالنفس، والجرح بالجرح، والقطع بالقطع، فمن ذلك اشتقاق القصاص في الجراح (٢).

# القصاص في الشرع:

قد عرف الفقهاء القصاص بتعريفات عدة منها:

- "هو جزاء بالضرب أو القطع أو الرجم او القتل "(٣).
- "هو أن يُفعل بالجاني مثل ما فعل بالمجني عليه"(٤).

فالتعريف اللغوي والتعريف الشرعي للقصاص لا خلاف بينهما؛ لأن المجني عليه يتتبع الجاني ويقتص منه بالمساواة.





<sup>(</sup>١) سورة القصص: جزء من الآية (١١).

<sup>(</sup>۲) ابن فارس: معجم مقاییس اللغة (ص:٥٥٥)؛ إبر اهیم أنیس و آخرون: المعجم الوسیط (۲/ ۷٤۰)؛ الفیومي: المصباح المنیر (۲/ ۲۶۱).

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین: في الحاشیة (7/7ه).

<sup>(</sup> $^{(2)}$  الشربيني: مغني المحتاج ( $^{(7/2)}$ ).

من خلال ما سبق يمكن أن أعرف التدرج في تطبيق القصاص بأنه: هو الإجراءات والخطوات الدقيقة والواعية التي تمنع وتقضي على الطرق المؤدية للاعتداء على النفس أو ما دون النفس.

يمكن أن يتحقق ذلك من خلال توعية أفراد المجتمع بما هو حق لهم وما هو واجب عليهم، فإن ذلك يغرس قيم فاضلة كحب الآخرين والحفاظ على كرامتهم وحقوقهم وصوّن دماءهم وأنفسهم وأرواحهم من الأذي.

# ثانياً: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق القصاص:

إن تطبيق عقوبة القصاص أثبت فعّاليته واستطاع أن يحد من ارتكاب جرائم القتل؛ لأنه عندما كان نظام القصاص الشرعي مطبقاً في بعض البلاد الإسلامية فنادراً ما نكاد نجد جريمة قتل، فانتشر الأمن والاستقرار في نفوس الأفراد في المجتمع، مقارنة مع الواقع المعاصر إن جرائم القتل والاعتداء على النفس از دادت ولا تزال في از دياد كبير بسبب عدم تطبيق عقوبة القصاص؛ ولكي تعود قيمة و فعّاليته القصاص لا بد من التدرج في تطبيقه. فهناك آثار تترتب على التدرج في تطبيق القصاص منها ما يلي:

# ١. إرضاء الله والامتثال لحكمه ونزول الخير والبركة والرزق.

إن تطبيق شرع الله وحكمه هو ما يرضى الله ﷺ ، ويترتب على ذلك نزول الخير والرزق والبركة لقول الله ﷺ: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِهَا كَانُوا يَكْسِبُون ﴾(١)، فشرع الله هو تطبيق القصاص لقول الله عَلَيْ اللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأُنْثَى بِالْأَنْثَى فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالمُعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ (١)، فلا سبيل للعودة لتطبيق شرع الله إلا من خلال التدرج في تطبيق عقوبة القصاص، وذلك باتباع الطرق الوقائية وبرامج التوعية الدينية والأخلاقية والاجتماعية التي تجنب الوقوع في جريمة القتل، فالتدرج هنا يعتبر بداية لتطبيق شرع الله على الله

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآيات (١٧٨-١٧٩).



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية (٩٦).

وقد فسر بعض المفسرين قول الله على الله على الْقِصَاص حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾(١)، أن القصاص حياة لكم أي حياة لأنفسكم، فإن فيه ارتداع للناس عن قتل النفوس، فلو أهمل حكم القصاص لما ارتدع الناس<sup>(٢)</sup>. إضافة لذلك إنى أرى أن ما يزجر ويردع النفوس هو الإجراءات الوقائية المسبقة فهي تعتبر الحياة الكريمة للأفراد بأكملهم، فذلك كله مدعاة للامتثال والإذعان لتطبيق ما أمرنا الله على به.

# الحد من إشعال نار الفتن والانقلاب ضد الحكومة.

إن تطبيق عقوبة القصاص في هذا الوقت دون التدرج في تطبيقه يؤدي إلى إشعال نار الفتن ويؤدي إلى ثورة وانقلاب ضد الحكومة، كما حدث في الآونة الخيرة في مصر من قيام رئيس جمهوريتها الدكتور محمد مرسى بإعلان أنه سيتم تطبيق الدستور، فأقيمت عليه ثورة من قبل المعارضين وأحدثت فساداً وتدميراً وقتلاً لأناس أبرياء، فمجرد الإعلان حدث فتنة أعظم من أن يطبقها دفعة واحدة، فالتدرج في تطبيق عقوبة القصاص يحد من هذه الفتن ويخمدها ويحد من الاضطراب والانقلابات وزعزعة أمن المجتمع.

#### ٣. القضاء على الغل والحقد وسرعة الانفعال لدى الشباب.

قد غفل كثير من المسلمين وخاصة من فئة الشباب عظم حرمة دم المسلم عند الله ، وقد امتلأت قلوب البعض منهم بالشعور بالغل والحقد والانتقام لدرجة انه أصبح بعضهم يترصد للآخر لكي ينتقم منه كل ذلك بسبب ضعف الوازع الديني وبعدهم عن الله ﷺ فأصبح منهم من يجعل من مقتنياته الشخصية حمل السلاح يحمله أينما ذهب وكأنه على استعداد تام لأي مشاجرة ومشاكلة فمجرد حصول ذلك يستخدم السلاح بكل سهولة ويسفك دم أخيه المسلم وقد يزهق أرواح أناس أبرياء نتيجة لانفعاله وعنفوانه وفتوته بدون أي مبررات، وقد تناسى وغفل حرمة ذلك عند رب العزة ﷺ: ﴿وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (٣)، وقالَ رسُولُ اللَّهِ: ( لَزَوَالُ الذُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللَّهِ قَتِل رَجُل مُسلَّم) (٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الترمذي في سننه [باب: ما جاء في تشديد قتل المؤمن (ح:٣٩٥)، (٣٣٠)]، وقال الألباني أنه حديث (صحيح) في كتاب الترمذي (ص:٣٣٠).



🕇 للاستشارات

<sup>(1)</sup> سورة البقرة: الآية (١٧٩).

<sup>(</sup>۲) ابن عاشور: التحرير والتنوير (7/331-61).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة النساء: الآية (٩٣).

فالتدرج بتطبيق القصاص يقضي على هذه المشاعر الحاقدة من خلال نشر الوعي والثقافة الدينية والأخلاقية وغرسها في نفوسهم، فكل ذلك يعتبر من الطرق التي تحد من انتشار جرائم القتل بين الشباب في المجتمع الإسلامي. فالعودة إلى التدرج في تطبيق عقوبة القصاص خير وأولى من انتشار الرذائل والانحرافات والغل والحقد الذي يؤدي لارتكاب جرائم القتل.

# ٤. إحياء منهج الشريعة الإسلامية في تحقيق الردع والزجر من خلال التدرج في العقاب.

من خلال التدرج في القصاص يبدأ عودة الخوف والرهبة والردع والزجر في نفوس الأفراد في المجتمع الإسلامي، فيصبح الفرد يحسب ألف حساب قبل أن يخطو أي خطوة تُلحق أذى بالآخرين، فهو يعتبر عملية وقائية تجنب ارتكاب الجرائم. قال أبو العالية : " جعل الله القصاص حياةً فكم من رجل يريد أن يَقْتل فتمنعه مخافة أن يُقتل "(۱).

# ٥. تعزيز الأمن والاستقرار في المجتمع الإسلامي.

إن انتشار الأمن والاستقرار يعتبر من أهم عوامل التقدم والرقي ونهوض المجتمعات الإسلامية إلى القمة، فغرس القيم الدينية والاخلاقية والتربوية في نفوس أفراد المجتمع كالتعاون وحب الآخرين ومساعدتهم واحترامهم ودفع الضرر عنهم ذلك كله يساعد في تعزيز الأمن والطمأنينة، فيترتب على ذلك عدم الاعتداء على الآخرين وحفظ حقوقهم وأنفسهم ويحد من ارتكاب جرائم القتل.

# ٦. حفظ الدماء والحقوق والاطمئنان النفسى.

إن القضاء على كل الطرق المؤدية إلى الاعتداء على النفس أو ما دون النفس يرسخ الاطمئنان في نفوس الأفراد في المجتمع، فيعود ذلك بالنفع التام على المجتمع بأكمله.

<sup>(</sup>١) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم (٢٥٦/١)



(- 7

المبحث الثاني الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات الحدود. إن غاية المشرع من الحدود هو الزجر عما يتضرر به العباد، من إفساد الفرش وإضاعة الإنسان، وهتك الأعراض، وإتلاف الأموال، وإزهاق الأنفس، واضطراب الأمن، والحدود دواء شاف وعلاج ناجح، لما يصيب المجتمع من الأمراض الأخلاقية الخطيرة والأمراض النفسية الفتاكة، التي تهلك المجتمع وتنخر في جسده، وتمزق أوصاله، وتودي إلى الهاوية(١).

فإن قضية تطبيق الشريعة لا بد أن تفهم بصورة أوسع من قصرها على تطبيق الحدود العقابية بإزاء الجرائم، كما هو شائع في الأدبيات المعاصرة، سواء عند المسلمين أو عند غيرهم، حيث إن تطبيق الشريعة له جوانب مختلفة، وله درجات متباينة، وليس من العدل أن نصف واقعاً ما بأنه لا يطبق الشريعة لمجرد مخالفته لبعض أحكامها في الواقع المعيش، حيث إن هذه المخالفات قد تمت على مدى التاريخ الإسلامي وفي كل بلدان المسلمين ودولهم بدرجات مختلفة ومتنوعة، ولم يقل أحد من علماء المسلمين إن هذه البلاد قد خرجت عن ربقة الإسلام أو إنها لا تطبق الشريعة، بل لا نبعد في القول إذا ادعينا أن كلمة تطبيق الشريعة كلمة حادثة(٢).

فتطبيق الحدود من رحمة الله بعباده، قال ابن تيمية به:" إن إقامة الحد من الله بعباده، فيكون الولي العبادات كالجهاد في سبيل الله أن يعرف أن إقامة الحد رحمة من الله بعباده، فيكون الولي شديداً في إقامة الحد لا تأخذه رأفة في دين الله فيعطله، ويكون قصده رحمة الخلق، بكف الناس عن المنكرات لإشفاء غيظه، وارادة العلو عن الخلق، فإنه لو كف الوالد عن تأديب ولده كما تشير به الأم رأفة ورقة، لفسد الولد؛ وإنما يؤدبه رحمة به وإصلاحاً لحاله، مع أنه يود ويؤثر ألا يحوجه إلى تأديب "(").

في هذا المبحث أبين حقيقة التدرج في تطبيق عقوبة الحدود، والآثار المترتبة على التدرج في تطبيق الحدود.

لا بد من بيان حقيقة الحدود في اللغة والشرع، حتى أتمكن من تعريف التدرج في تطبيق الحدود.

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية: السياسة الشرعية (ص:١٣٧).



<sup>(1)</sup> باغشير: إقامة الحد الحق الحكم (ص:٧٦).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق.

# أولاً: مفهوم الحدود:

#### الحدود في اللغة:

الَحَد: الحاجِزُ بَيْنَ الشَيْئَين، يُقال للّبواب: حَدَّادٌ: لِمَنْعه مَنَ الدُخُول، ويُقَال: فُلانٌ مَحْدُودٌ إِذَا كَانَ مَمْنُوعاً مِن الدُخُول، فالَحّد هو المنع(١).

# الحدود في الشرع:

#### عرف الفقهاء الحدود بتعريفات عدة منها:

- "زواجر وضعها الله ﷺ للردع عن ارتكاب ما حظر وترك ما أمر "<sup>(٢)</sup>.
- "عقوبة مقدرة من قِبل الشارع، فلا يجوز الزيادة عليها باسم الحد و لا النقصان منها"(٣).

من خلال التعريفات السابقة أعرف التدرج في تطبيق عقوبة الحدود بأنه: مجموعة الإجراءات والتغييرات والإصلاحات والتوجيهات الدينية والفكرية والأخلاقية والاقتصادية والاجتماعية التي تساعد في الحد من ارتكاب المحظور الشرعي سعياً لتحقيق الأمن والاستقرار في المجتمع.

وذلك يتحقق من خلال القضاء على كل السبل المؤدية لارتكاب المحظور الشرعي، كإعداد أفراد المجتمع إعداداً إسلامياً عقائدياً صحيحاً يجنبهم الوقوع في الجريمة.

# ثانياً: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبة الحدود.

مع غياب تطبيق الحدود الشرعية؛ فإن الجرائم تفاقمت، وصعب السيطرة عليها، وأصبحت تهدد النفس والدين والمال والعقل والنسل، فأدت إلى فساد كبير في المجتمع المعاصر.

فإن التدرج في تطبيق عقوبة الحدود يحقق المقاصد الخمسة للشريعة الإسلامية، ويحفظ مقومات الحياة الأساسية للإنسان.

وفى هذا الخصوص يقول الدكتور الذهبى  $-يرحمه الله-، الحدود تقابل المقدسات الخمس وتترتب بحسبها على النحو التالي<math>^{(1)}$ :

<sup>(</sup>٤) الذهبي: أثر الإقامة الحدود واستقرار المجتمع (ص٥٦٠-٥٧)



<sup>(</sup>١) ابن منظور: لسان العرب(٧٩٣/١)؛ ابن فارس: مجمل اللغة (١٠١١).

<sup>(</sup>٢) الماوردي: الأحكام السلطانية (ص: ٢٧٥)؛ البهوتي: كشاف القناع (٦/٧٧).

<sup>(</sup>٢) مصطفى الخِن وآخرون: الفقه المنهجي على مذهب الإمام الشافعي ( $\Lambda$ ).

- ١. فإزاء حرمة الدين يكون: حد الردة.
- ٢. وإزاء حرمة النفس يكون: حد القتل أو القصاص.
  - ٣. وإزاء حرمة العقل يكون: حد الخمر.
- ٤. وإزاء حرمة العرض يكون: حد الزنا وحد القذف.
  - ٥. وإزاء حرمة المال يكون: حد السرقة.

أما الحرابة فهي انتهاك لحرمات المجتمع كلها ومن هنا كان التغليظ في حدها فوق كل ما عداها، وإذا أُمِنَ الفرد على دينه وعلى نفسه، وسلم له عقله وعرضه، وحفظ له ماله، فقد جمعت له أطراف الأمن كلها(١).

# من الآثار التي تترتب على التدرج في تطبيق الحدود ما يلي:

# ١. يفضى إلى تطبيق الحدود الشرعية كما جاءت نصاً.

في بداية عهد التشريع الإسلامي تدرج المشرع الحكيم في تطبيق عقوبة الحدود فأفضي ذلك إلى تطبيق الحدود الشرعية كما جاءت نصاً، كما لامسنا ذلك في عقوبة الزنى، فالتدرج في تطبيق العقوبة آنذاك بعث الناس على الامتثال وقبول ما أمر الله به بكل سهولة ويسر. أما إن تحدثنا عن مجتمعنا المعاصر وقلنا بتطبيق الحدود الشرعية دون التدرج فيها فذلك يفضي إلى اندلاع الفتن والتفكك فأوضاع المسلمين لا تحتمل ذلك، لذا يجب التدرج في تطبيق عقوبة الحدود من خلال الإجراءات المسبقة كالتوعية الدينية والأخلاقية ونشر قيم وغايات وحكم الحدود وذلك كله يساعد في الامتثال لما أمرنا الله الله به. وبالرغم من الثورات العربية والانقلابات القائمة اليوم ومع المطالبة بوصول الحكام الإسلاميين إلى الحكم إلا أنه لا يمكن تطبيقها إلا من خلال العودة للتدرج في تطبيق الحدود، فالتدرج في تطبيقها يحد من تعطيلها ويعتبر الخطوة الأولى للوصول إلى النطبيق الكلى للحدود.

# ٢. يعزز حق الدولة في تقويم السلوك وغرس القيم والأخلاق الدينية.

إن الدولة والحكومة هي المسؤولة عن سد ثغرات وبؤر الفساد والفتن والانحراف والقضاء عليها، ولا يتم ذلك إلا بالتدرج في تطبيق عقوة الحدود من خلال تقويم سلوك الأفراد وغرس القيم والأخلاق الدينية الفاضلة، والأخذ بيدهم للقضاء على منافذ الجريمة، فيعتبر ذلك احد مسؤوليات الحاكم تجاه أفراد الرعية انطلاقاً من قول الرسول : (كُلُّكُمْ رَاعٍ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ رَاعٍ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ رَاعٍ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ

<sup>(</sup>١) الذهبي: أثر الإقامة الحدود واستقرار المجتمع (ص ٢٨-٢٩).



وَالْمَرْأَةُ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا رَاعِيَةٌ وَهِيَ مَسْئُولَةٌ عَنْ رَعِيَّتِهَا وَالْخَادِمُ فِي مَالِ سَيِّدِهِ رَاعٍ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ قَالَ فَسَمِعْتُ هَوُلَاءِ مِنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَحْسِبُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَحْسِبُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ وَالرَّجُلُ فِي مَالِ أَبِيهِ رَاعٍ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ)(۱). فإن رعاية الحاكم في الدولة تتمثل في حماية المجتمع من كل ما يلحق به أذى كالفساد والفتن والانحراف والتخلص منها، وذلك يتحقق من خلال التدرج في تطبيق عقوبة الحدود.

# ٣. تطبيق الحدود دون تدرج مناف ٍ لعدالة المشرع الحكيم.

لو جاء حاكم وطبق حد من الحدود الشرعية في الوقت الراهن فإن ذلك مناف لما جاء به المشرع الحكيم ولعدالته، كما نعلم أن الحاكم يجب عليه أن يطبق من الأحكام ما يتناسب مع واقعه وظروفه المحيطة، فالواقع المعاصر لا يناسبه التطبيق دفعة واحدة فيجب عليه أن يعود لواقع بداية عهد التشريع بالتدرج في تطبيق عقوبة الحدود هذا ما يلائم واقع الإمة الإسلامية اليوم.

إضافة لذلك يجب على الحاكم أن يهتم بالإجراءات المسبقة قبل تطبيق أي حد؛ كالسرقة فلا يملك الحاكم أن يعاقب السارق إلا إذا وُفرت له كل احتياجاته من المأكل والمشرب والملبس والمأوى وفرص العمل، كذلك الحال بالنسبة لمرتكب جريمة الزنى فلا يمكن للدولة أن تطبق حد الزنى إلا إذا وضعت ضوابط ورقابة على وسائل الإعلام ونشر الوعي الديني والأخلاقي في تلك الوسائل، وتنقية المجتمع من كل صور العريّ والعلاقات المشبوهة، فتطبيق الحدود دون فعل ذلك مناف لعدالة المشرع الحكيم وفيه ظلم وهذا ما لا يرضاه رب العزة ، فالتدرج في تطبيق عقوبة الحدود يعزز دور الدولة في مسؤوليتها عن سد ثغرات الجريمة والقضاء على كل السبل المؤدية إليها.

# ٤. إعطاء فرصة للمذنبين والعصاة.



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري في صحيحه [كتاب/ الجمعة، باب: الجمعة في القري والمدن (ح:٨٩٣)، (٢١٢/١)].

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: الآية (٥٣).

في التوبة والرجوع إلى الله، وإعادة تأهيلهم الديني والنفسي والعقلي والأخلاقي، يعتبر ذلك مفتاح التغيير في نمط سلوكهم وحياتهم، فربما يتحولون من عصاة إلى دعاة، فكم من شخص كان فاجرأ وبسبب أسلوب دعوي وتربوي غير حياته فأصبح تقياً، فالتدرج في تطبيق عقوبة الحدود أكبر وسيلة تساعد على التغيير من الشر إلى الخير، فبذلك نستطيع أن نغتتم ونستثمر الفرص في حدمة نشر الدعوة الإسلامية.

#### ٥. تحقيق مقصد الستر.

إن التدرج في تطبيق العقوبة يحقق مقصد الستر الذي أوجبه الله علينا وذلك من خلال حث الأفراد ودعوتهم إلى عدم تتبع عورات الآخرين امتثالاً لقول الرسول ﷺ عندما أتى إليه رَجُل مِنْ أَسْلُمَ، يُقَالَ لَهُ: هَزَّالً، قال: قد رأيت رجلاً يزني فقال له الرسول ﷺ: (يَا هَزَّالُ، لُو سَتَرْتُهُ بِرِدَائِكَ لَكَانَ خَيْرًا لَكَ)(١). فذلك تفقده المجتمعات الإسلامية اليوم من قلة الوازع الديني وانعدام القيم الأخلاقية، فالتدرج في تطبيق الحدود هو العامل الأساسي في إحياء ذلك القيم وإعادة لحمة المجتمعات الإسلامية لما كانت عليه في السابق.

#### ٦. القضاء على شوكة الفساد وكل من يتكالب على الإسلام.

لو طبقت عقوبة الحدود في الوقت المعاصر، فإن ذلك مدعاة للغرب والحاقدين على الإسلام والمفسدين بأن يبدؤوا بالطعن في الإسلام واتهامه بالقسوة والظلم وان ذلك منافٍ لحقوق الإنسان بأن تطبق الحدود وأوضاع الأفراج متدنية بحيث لا تتوفر لهم أبسط حقوقهم الإنسانية؛ لكن بتدرج الإمام في الحدود يسد أفواه أولئك الحاقدين على الإسلام، ويجنب الإمام الوقوع في الفتنة والشبهات والافتراءات وانتشاء الفساد في المجتمع.

# ٧. قيام المجتمع على أساس الفضيلة والشيم الرفيعة.

فالتدرج في المجتمع يجعله مجتمعاً متماسكاً ومتقدماً تكاد تنعدم فيه اللاأخلاقيات وهنا يكون السمو الرفعة الإسلامية حيث تنهض الدولة في كافة مناحي الحياة السياسة والاقتصادية والدينية والاجتماعية، فبذلك يتحقق مبدأ التكافل الاجتماعي، وكل ذلك يضفى على المجتمع الصبغة الإسلامية التي ما إن توفرت تعتبر الخطوة الأولى للعودة إلى تطبيق الحدود الشرعية، فذلك يؤدي إلى الهدوء والسكينة والاستقرار وانتشار الأمن والأمان في المجتمع، ويؤدي إلى حفظ المقاصد العظيمة للشريعة الإسلامية.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أخرجه: أبو داوود في سننه [كتاب/ الحدود، باب: الستر في الحدود (ح:١)،(٢٥٥/٢)]، صححه الألباني: [في السلسلة الصحيحة (ح:٣٤٦٠)(١٣٥٦/١)].



الخ للاستشارات

وإقامة الحدود تنصرف إلى العمل المثمر، والإنتاج الذي ينشر الرخاء في ربوع الأمة، فتتسع الأرزاق وتكثر البركة، وهذا الفائدة تدرك بالمشاهدة، فإن البلاد التي ينتشر فيها الأمن يكثر رخائها ويعمهم الرزق، والبلاد التي يشيع فيها الذعر والفزع والاضطراب يقل خيرها وتكثر فيها الأزمات<sup>(۱)</sup>.

# ٨. إحياء القيم والمبادئ الدينية في نفوس الأفراد.

قد تغيب تلك المبادئ والقيم عن النفوس والقلوب؛ ولكن بالتدرج تصبح هناك صحوة دينية ابتدائية، تعمل على تغيير نمط التفكير السائد لدي أفراد المجتمع، كاعتقاد بعض أفراد المجتمع أن الاختلاط في المناسبات والاحتفالات من باب التقدم الحضاري ومن الاتيكيت ولكن في الحقيقة يغفلون أن الإسلام عندما حرم الاختلاط كان لغايات وحكم بالغة الأهمية ومن أهمها تجنب الوقوع في الزني، لذلك التدرج في تطبيق الحدود ينمي هذه المبادئ والقيم من خلال توعيتهم بالبرامج الدينية والدورات التثقيفية الإسلامية، وبالتالي يؤدي إلى بناء الشخصية المسلمة على العقيدة السليمة والصحيحة.

<sup>(</sup>١) عيد: أثر تطبيق الحدود (ص:١٦١).



المبحث الثالث الأثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات التعازير. امتازت الشريعة الإسلامية بالعدل والمساواة حيث إنها تعاقب كل فرد أخطأ وارتكب جريمة أو معصية من خلال تطبيق القصاص أو إقامة الحدود الشرعية عليه؛ ولكن هناك جرائم ومعاص ترتكب غير القصاص والحدود كشهادة الزور والعمل بالربا ومنع الزكاة وعدم أداء الأمانة وغيره، كل ذلك يحتاج لوسيلة للزجر والردع تمثل بمشروعية التعازير فيتحقق من خلال ذلك العدل والأمن والاستقرار والطمأنينة في المجتمع بأكمله.

وليس التعزير للتعذيب أو إهدار الآدمية أو الإتلاف حيث لا يكون ذلك واجبا وقد أجمع الفقهاء على أن ترك الواجب أو فعل المحرم معصية فيها التعزير إذا لم يكن هناك حد مقدر (١).

فلا بد من الإشارة لحقيقة التدرج في تطبيق عقوبة التعزير، والآثار المترتبة عليه.

# أولاً: مفهوم التعزير:

# التعزير في اللغة:

مصدر من الفعل عَزَرَ يُعَزِرِ تَعْزِيراً أو عَزراً، فَكَأَنَّ مَنْ نَصَرْتَهُ قَدْ رَدَدْتَ عَنْهُ أَعْدَاؤَهُ وَمَنْعَتَهُمْ مِن أَذَاهُ، ولِهَذَا قِيلَ لَلِتَأْدِيبِ الَّذِي هُوَ دُونَ الحَّد تعزيرِّ: لأنَّه يَمنْعُ الجَانِي أن يُعَاوِدَ النَّذَب، ويأتي بمعنى النصرة والإعانة والتعظيم والتوقير (٢)، كما جاء في محكم التنزيل قوله اللَّذَنْب، ويأتي بمعنى النصرة وأكُوتَوَقَرُوهُ (٣).

# التعزير في الشرع:

"هو عقوبة غير مقدرة شرعا تجب حقا لله تعالى أو لآدمي في كل معصية ليس فيها حد و لا كفارة غالبا" (<sup>1</sup>).

أما مفهوم التدرج في تطبيق عقوبة التعازير: هو الإجراءات العلاجية والوقائية التي تحمي الفرد والمجتمع من الانحرافات والرذائل والفتن وعدم الوقوع بها.

<sup>&</sup>lt;sup>(؛)</sup> السرخسي: المبسوط (٣٦/٩)؛ الماوردي: الأحكام السلطانية (ص:٢٩٣)؛ البهوتي: كشاف القناع (١٢١/٦).





<sup>(</sup>۱) ابن فرحون: تبصرة الحكام ((7, -7)؛ الشيرازي: المهذب ((297)).

<sup>(</sup>۲) ابن منظور: لسان العرب (۲۹۲۰/۳)؛ الهنائي: المنجد (ص:۰۰۰)؛ ابر اهيم أنيس و آخرون: المعجم الوسيط (۹۸/۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup>سورة الفتح: الآية(٩).

وأعني بذلك أن نحمي أفراد المجتمع بسياج واقي يجنبهم الوقوع في الشبهات وما يؤدي إلى ارتكاب الجريمة، مثال ذلك: القضاء على أماكن الاختلاط، القضاء على البطالة.

# ثانياً: الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات التعازير.

نظراً لأن تحقيق الوقاية من الجريمة بصورة كاملة أمر متعذر لذا يصبح من الضروري البحث عن سبل أخري لحماية المجتمع من الجريمة، وهي ما تطلق عليها الأسس العامة لحماية المجتمع وتتمثل في المنع والردع والمكافحة والعلاج، وذلك إلى جانب أن الوقاية الأساس الأول والأهم في حماية المجتمع من الجريمة، فمنهج الإسلام في وقاية المجتمع من الانحراف والفتن يعتبر خط الدفاع الأول لحماية الفرد والمجتمع من ارتكاب الجرائم (۱).

# هناك آثار تترتب على التدرج في تطبيق عقوبة التعازير منها ما يلي:

# ١. قدرة الحاكم على التمييز والموازنة بين أفراد المجتمع.

التدرج في عقوبة التعزير هو الإجراءات الوقائية والعلاجية التي تمنع الوقوع في الجريمة، فالتدرج يساعد الحاكم في القدرة على التمييز والموازنة بين أفراد المجتمع في من يجدى معه التدرج يفعاً وفي من لا التدرج يجدى معه نفعاً، فهناك أشخاص التدرج يجدى معهم نفعاً ويغير حالهم ويصلحه، هؤلاء الأشخاص قد تؤثر بهم الكلمة والنصيحة الصادقة أكثر من أي شيء آخر، فالتدرج يساعد الحاكم على اغتنام بذرة الخير هذه ويحول الشخص إلى إنسان صاحب عقيدة سوية وسليمة؛ ولكن هناك أشخاص فاسقين وفجرة قد لا يجدى التدرج معهم نفعاً فالتوبيخ واللوم والنصح لا يؤثر بهم ولا يكون رادعاً عن فجورهم وعصيانهم وفسقهم، إنما هؤلاء يساعدون على نشر الفساد والرذائل والفتن في المجتمع، فالتدرج يمكن الحاكم من التمييز بين الفئتين فبالتالي يجب على الحاكم أن يتدرج معهم بالطريقة التي تتناسب معهم وتحد من فسقهم، هنا الحاكم يجب عليه أن يجتهد ويعاقبهم عقوبة تعزيرية شديدة تردعهم، فيسعى لتحقيق المصلحة العامة وهي الردع والزجر للفجرة والفسقة.

# ٢. قيام الدولة بما وجب عليها وما يُلزمها.

من آثار التدرج في تطبيق عقوبة التعزير أنها تساعد الحاكم أو الإمام على ان يقوم بمهامه التي وجبت عليه، كأن يقوم الإمام بتأليف قلوب ضعفاء الإيمان من المسلمين، وأن الأصل في ذلك أن الشريعة الإسلامية جعلت لهم نصيباً مستحقاً من مصارف الزكاة لقول الله الصّدة الله المُقَرّاء وَالمُسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالمُؤَلَّفَةِ قُلُوجُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْعَامِلِينَ وَفِي

<sup>(1)</sup> طه: الأسس العامة لحماية المجتمع من الجريمة (ص: 7٤٦).



المنسارات للاستشارات

سَبِيلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللهِ وَالله عَلِيمٌ حَكِيمٌ (۱). وهذا ما فعله رسول الله على حيث أنه في بداية عهد التشريع ألَّف بين قلوب المستضعفين وأعطاهم المال وذلك لتحقيق مصلحة عامة، لذك يجب على الإمام الآن أن يؤلف قلوب ضعيفي الإيمان من أجل تحقيق مصلحة عامة وهي حفظ أمن المجتمع واستقراره.

ومن آثار التدرج في تطبيق عقوبة التعزير قيام الأفراد بالالتزام بأداء ما وجب عليهم مع قدرتهم على ذلك؛ ويقصد بأداء الواجب مع القدرة كأداء واجب الديون عند القدرة على ذلك؛ ولكن هناك بعض الأفراد من يأكل حق أخيه المسلم من الديون ولا يؤده إليه رغم قدرته على الأداء ونسمع كثيراً قضايا النصب واحتيال مال الغير، نظراً لما حل بالمجتمعات الإسلامية اليوم من انحراف وفساد وانعدام القيم الدينية والأخلاقية، فلا يمكن أن نعيد تماسك أفراد المجتمع بالقيم الفاضلة والواجبات الدينية، إلا من خلال التدرج في تطبيق عقوبة التعزير من خلال إعادة تأهيلهم النفسي والديني وغرس المبادئ الأساسية بتذكير هم بأن أداء الدين أمانة في عنق الفرد المسلم لقوله والمنازي الله يأمُرُكُمْ أَن تُؤدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِها (٢٠). وأن أداء الديون يساعد في استقرار نفوس الأفراد ويحد من المنازعات التي قد تفضي في بعض الأحيان إلى قتل النفس، وغيرها من القيم التي تساعد مبدئياً بعودة الناس إلى أداء ما وجب عليهم من الأمانة، ويحد من عمليات النصب والاحتيال وأخذ مال الآخرين بغير حق، فكل ذلك يخلص المجتمع من الفوضى والزعزعة والاضطراب وينعم المجتمع وأفراده بالأمن يخلص المجتمع من الفوضى والزعزعة والاضطراب وينعم المجتمع وأفراده بالأمن

# ٣. يساعد في إيجاد البدائل الشرعية للأمور المحرمة.

إن دعوة الأفراد في المجتمع بترك الرذائل والتمسك بالفضائل ذلك كله مدعاة للرخاء والازدهار وسعة الرزق والخير وذلك لقول الحق : ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون ﴾ (٣)، هذا هو وعد الحق المنقوى والامتثال بالقيم الدينية الفاضلة تحقق رضى الله وسعة الرزق وكثرة الرقي والازدهار والخير والبركة.

فلكي نصل لهذه المرحلة من التقوي والامتثال لأمر الله وحصول الخير والرزق يجب أن نوفر البدائل الشرعية كتوفير بنوك شرعية بدل البنوك الربوية فلو تأملنا في المعاملات

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآيات (١٧٨-١٧٩).



<sup>(</sup>۱) سورة التوبة: الآية (٦٠).

<sup>(</sup>۲) سورة النساء: جزء من الآية (۵۸).

المالية القائمة اليوم يلاحظ أتها تعتمد على القروض الربوية، فقد أصبحت جل الأموال ربوية فأدت إلى انتزاع البركة والخير من الأموال ودخول البلاد في أزمات اقتصادية كبيرة، فلا بد من محاربة السبل والطرق المؤدية للأموال الربوية والقضاء عليها، كتوعية الناس بخطورة الربا ونحوه، وهذا ما فعلته بعض الدول الغربية لتتخلص من أزمتها الاقتصادية بدؤوا بمحاربة الربا والقضاء.

# ٤. إعادة تفعيل دور نظام الحسبة في المجتمع الإسلامي.

**عرف الفقهاء الحسبة بأنها:** هي الأمر بالمعروف إذا ظهر تركه، والنهي عن المنكر (۱).

إن الحسبة إجراء إداري تتخذه الدولة لحماية أحكام الإسلام المختلفة كالأحكام التي تتعلق بالعبادات والمعاملات، والسياسة الشرعية إجراء وتدبير من الحاكم أو نائبه لحماية أحكام الإسلام المختلفة، والحسبة جزء من السياسة، وهي من تطبيقات الساسة الشرعية ومن وسائلها التي تعتمد عليها لتدبير شؤون الحياة في مختلف المجالات(٢).

فإذا تحدثنا عن الحسبة في الإسلام يعني أننا نتحدث عن أنظومة كاملة وشاملة تتعلق بشتي مجالات الحياة؛ لأن لها دور فعّال في عملية الضبط الديني والاجتماعي والأخلاقي والاقتصادي والسياسي، وتعمل على حفظ المجتمع واستقراره وأمنه وحريته ولها أثر عظيم في تنمية الفرد والجماعة، فالتدرج في تطبيق عقوبة التعزير يعمل على تفعيل الأسس الوقائية والإجراءات العلاجية التي تحد من ارتكاب الجرائم والحرمات وهذا هو الدور الأساسي لنظام الحسبة في الإسلام، حيث إنها تعمل عملية ضبط لكل ما أمرنا به الإسلام وكل ما نهانا عنه، وهذا ما طالبنا به الشارع الحكيم.

# تحقيق مبدأ العدالة والمساواة.

يتميز نظام العقوبات في الإسلام بالمساواة والعدل خلافاً لنظام القانون الوضعي، فلو نظرنا للقانون الإلهي نلاحظ أنه عادل من خلال أنه لا يمكن أن يعاقب ويعزر أي شخص مسلم قبل أن يقدم الوقاية والردع والنصيحة، خلافاً للقانون الوضعي حيث إنه يعاقب الشخص بمجرد ثبوت التهمة عليه وفقاً للمواد القانونية ونحوها. وإضافة لذلك التدرج في تطبيق عقوبة التعازير من خلال اتباع طرق الوقاية والتوعية والتثقيف فذلك يشعر أفراد المجتمع بالمساواة

 $<sup>^{(</sup>Y)}$  الرفاعي: السياسة الشرعية عند الإمام ابن القيم (ص: YY).



ك للاستشارات

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الدردير: الشرح الصغير (2/1).

فيما بينهم، بأن الكل يخضع وينصاع لهذه الإجراءات، فلا فرق بين غنى وفقير ولا ضعيف وقوى.

# ٦. تفعيل دور الأخصائيين الاجتماعيين والتربويين ولجان الإصلاح.

من أثر التدرج في تطبيق عقوبة التعزير تفعيل دور الحسبة في الأمر بالمعروف والنهى عن المكر ونشر الوعى الديني والأخلاقي. كذلك الحال يفعل دور الأخصائيين الاجتماعيين والتربويين في نشر الوعي الثقافي والتربوي والاجتماعى بين أفراد الأمة في المجتمع الإسلامي، وأيضا يفعل دور لجان الإصلاح في غرس قيم وتعزيز مبدأ التكافل الاجتماعي وإنهاء الخصومات على أيدي متخصصة بعيدا عن المشاجرة والمنازعة، فيجتمع الرقى الديني والأخلاقي والتربوي والاجتماعي والثقافي والاجتماعي فكل ذلك له الأثر الكبير في إحياء ونهضة المجتمعات الإسلامية.

# ٧. استقرار أمن المجتمع والحد من وقوع الجرائم.

إن إحاطة المجتمع بسياج واقى من خلال الالتزام بالقيم الفاضلة والأوامر والواجبات الدينية فكل ذلك يعمل على حفظ أمن المجتمع واستقراره، فلا يمكن أن تعود هذا القيم للمجتمع إلا من خلال التدرج في تطبيق عقوبة التعزير.

هذا هو منهج الشريعة الإسلامية في تحقيق الردع والزجر عن طريق التدرج في العقاب، وذلك لدعوة التشريعات والأنظمة والقوانين الوضعية للأخذ بذات المنهج الفعّال الذي يحقق آثار ونتائج قيِّمة ومؤثرة.

لذلك يعد التدرج في الإصلاح أمرا هاماً ووجيهاً في الواقع المعاصر، فالتغييرات الإصلاحية الأفضل أن تتم بالتدريج، وأن الاصلاح المطلوب يجب أن يكون بالتدرج، طالما كان في ذلك حماية لاستقرار المجتمع، وغير أن ذلك لا يعني تأجيل الاصلاح أو تعليقه؛ ولكنه يحتاج إلى خطة إصلاح معلنة ولها مراحل زمنية ملزمة<sup>(١)</sup>.

وأخيراً: أسأل الله العلي العظيم أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجمه الكريم وأن يجعله في ميزان حسناتي، فكل شخص معرض للخطأ والصواب، فما كان في صواب فمن الله وحده جل في علاه، وما كان فيه من خطأ فمني ومن الشيطان، وأسأل الله العلى العظيم أن يحقق للأمة الإسلامية في مشارق الأرض ومغاربها الأمن والأمان والاستقرار، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>١) الشافعي: ترسيخ العمل بالسياسة الشرعية (ص٣٧٨-٣٧٩).





بعد أن انتهيت من البحث بفضل الله على فقد خلصت إلى بعض النتائج والتوصيات وكانت على النحو التالى:

# أولاً: النتائج:

- 1. حقيقة التدرج في الشريعة الإسلامية هو: إنزال الأحكام الشرعية على مراحل متعاقبة من حيث الابتداء بما يلحظ واقع العباد وصولاً إلى مرحلة تطبيق الحكم تطبيقاً يراعي مقاصد الشرع.
- ٢. أن التدرج في الشريعة الإسلامية له بعدين أساسيين وهما: البعد التشريعي والبعد التطبيقي.
  - ٣. التدرج في التشريع الإسلامي له ثلاثة انواع وهي: الندرج البياني والكمي والكيفي.
- 3. أن التدرج في الشريعة الإسلامية له مجالين وهما: ما لا يجوز فيه التدرج كمجال العقيدة والمعلومات من الدين بالضرورة، وما لا يجوز فيه كالأحكام التشريعية.
- •. أن التدرج في الشريعة الإسلامية له مقاصد عدة منها: أنه موافق للفطرة ويحقق الرفق والتيسير ويفضى إلى تغيير العادات المتحكمة ويجمع بين الواقعية والمثالية.
- 7. مفهوم التدرج في تطبيق العقوبة هو: أن يقوم ولي الأمر بتطبيق جزئي ومرحلي للعقوبات وذلك لضرورة اقتضتها الظروف الواقعية غير الملائمة للتطبيق دفعة واحدة، سواء كانت اجتماعية أو سياسية أو دولية، وصولاً للتطبيق الكلي للعقوبات الشرعية بعد اكتمال جميع شروطها ومقتضياتها.
- ٧. أن مشروعية التدرج في تطبيق العقوبة: ثبت في القرآن الكريم والسنة النبوية وفعل الصحابة الكرام ومن المعقول والواقع.
- أن التدرج في تطبيق العقوبة له ضوابط شرعية ومنها: أن ينشر العلم ويحقق العدل ويحمي حقوق الإنسانية، وأن لا يكون ذريعة لتعطيل الأحكام، وتهيئة الأجواء والتطبيق الفورى عند المقدرة.
- التدرج في تطبيق عقوبة القصاص: هو الإجراءات والخطوات الدقيقة والواعية التي تمنع وتقضى على الطرق المؤدية للاعتداء على النفس أو ما دون النفس.
- ١٠. الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبة القصاص منها: يرضي الله تعالى ويحد من إشعال نار الفتن والقضاء على الغل والحقد ويعزز المن في المجتمع الإسلامي.
- 11. التدرج في تطبيق عقوبة الحدود هو: مجموعة التغييرات والإصلاحات والتوجيهات الدينية والفكرية والأخلاقية والاقتصادية والاجتماعية التي تساعد في الحد من ارتكاب المحظور الشرعى سعياً لتحقيق الأمن والاستقرار في المجتمع.



- 1 . من الآثار التي تترتب على التدرج في تطبيق الحدود ما يلي: يفضي لتطبيق الحدود و ويعزز حق الدولة في تقويم السلوك ويقضي على بؤر الفساد و والرذيلة.
- 17. مفهوم التدرج في تطبيق عقوبة التعازير هو: الإجراءات العلاجية والوقائية التي تحمي الفرد والمجتمع من الانحرافات والرذائل والفتن وعدم الوقوع بها.

من الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق عقوبات التعازير ما يلي: يساعد في إيجاد البدائل الشرعية للأمور المحرمة، وإعادة تفعيل دور نظام الحسبة وتفعيل دور الأخصائيين الاجتماعيين ولجان الإصلاح في المجتمع الإسلامي.

# ثانياً: التوصيات:

بعد تمام هذا البحث أوصى الباحثين بالانتقال في أبحاثهم إلى دراسة آليات التدرج؛ لتذليل العمل بالتدرج في الدول الإسلامية التي تسعى لتطبيق الشريعة.



# الفهارس العامة ❖ أولاً: فمرس الآيات الكريمة. ❖ ثانياً: فمرس الأحاديث النبوية والآثار. **ثالثاً: فمرس الكتب.** ❖ رابعاً: فمرس الموضوعات.

# أولاً: فهرس الآيات الكريم.

| رقم الصفحة    | رقم<br>الآية | الآيـــــة                                                                                                                                                     | م.  |
|---------------|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| سورة البقرة   |              |                                                                                                                                                                |     |
| ١.            | 117          | ﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا).                                                                                          | ۱.  |
| 7 7           | 771          | ﴿ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ ﴾                                                                                                | ۲.  |
| 70            | 1 49         | ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ للهِ ۖ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلَا عُدْوَانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِينَ ﴾.                           | ۳.  |
| 77            | ١٨٤          | ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾. | . ٤ |
| **            | <b>۲</b> 19  | ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخُمْرِ وَالْمُسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾.                       | .0  |
| ٣٨            | ٤٣           | ﴿ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾.                                                                                                                                        | .٦  |
| 73, 70        | 110          | (يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ)                                                                                                | .٧  |
| Y£,07,£7      | ۲۸٦          | ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ ۖ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾.                                                                                                          | ۸.  |
| ٥٧            | ١٧٣          | ﴿ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾.                                                                                            | .٩  |
| ٨٠            | -1 V A       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ ﴾.                                                                                                          | .1. |
| سورة ال عمران |              |                                                                                                                                                                |     |
| ٧.            | ١٢٣          | ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾                                                                                                                | .11 |
| سورة النساء   |              |                                                                                                                                                                |     |
| 70            | ٧٧           | ﴿ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾.                                                                                                               | ۲۱. |



| رقم الصفحة   | رقم<br>الآية | الآيــــة                                                                                                                                                                                                                                               | م.    |
|--------------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 77           | ٤٣           | (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ).                                                                                                                                        | .17   |
| ٣٣           | 170          | ﴿لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ َّحُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ                                                                                                                                                                                      | .1 ٤  |
| ٥٣           | ١٦           | ﴿ وَاللَّذَانِ يَأْتِيَانِهَا مِنْكُمْ فَآذُوهُمَا فَإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُوا<br>عَنْهُمَا إِنَّ الله ّ كَانَ تَوَّابًا رَحِيمً                                                                                                             | .10   |
| ٥٣           | 10           | ﴿ وَاللَّاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ فَالْسَتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّاهُنَّ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ﴾ | .17   |
| 0 £          | ٣٤           | ﴿ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ ﴾.                                                                                                                                                                                                   | . ۱ ٧ |
| ٨١           | ٩٣           | (وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا)                                                                                                      | ٠١٨.  |
|              |              | سورة المائدة                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| ١٢           | ٣            | (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ).                                                                                                                                                                                                                | .19   |
| **           | 19.          | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحُمْرُ وَالْمُيْسِرُ ﴾                                                                                                                                                                                     | ٠٢.   |
|              |              | سورة الانعام                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| ١٩           | 101          | ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ ۚ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾.                                                                                                                                                                             | ۲۱.   |
| ۲١           | 119          | ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾.                                                                                                                                                                                                       | .77   |
| سورة الاعراف |              |                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| ٤١           | 0 £          | ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾                                                                                                                                                                | .77   |





| رقم الصفحة | رقم<br>الآية | الآيــــة                                                                               | م.    |
|------------|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٨٠         | 97           | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ ﴾.            | ٤٢.   |
|            |              | سورة التوبة                                                                             |       |
|            | ١٢٣          | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ       | .۲٥   |
| 70         | 111          | وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾.           |       |
| 70         | ٣٢           | ﴿ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِ كِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً ﴾.               | ۲۲.   |
|            |              | ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ | . ۲ ٧ |
| ٣٨         | 1.4          | إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنَّ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾                              |       |
| ٩٣         | ٦,           | ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّواْ الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾.                | ۲۸.   |
|            |              | سورة النحل                                                                              |       |
| 7 V        | ٦٧           | ﴿ وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ ﴾.                     | .۲۹   |
|            | 2            | ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى  | ٠٣٠   |
| ٦٥         | ۹,           | عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾.      |       |
|            |              | سورة الاسراء                                                                            |       |
| 19         | <b>~</b> ~~~ | ﴿ وَ لَا تَقْرَبُوا الزِّنَا وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ ﴾                  | ۳۱.   |
| سورة الحج  |              |                                                                                         |       |
|            | ٣٩           | ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ  | ۳۲.   |
| 70         | ١٦           | لَقَدِيرٌ﴾.                                                                             |       |





| رقم الصفحة | رقم<br>الآية | الآيــــة                                                                                       | م.  |
|------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٤٢         | ٧٨           | ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾.                                           | ٣٣. |
|            |              | سورة المؤمنون                                                                                   |     |
|            |              | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ                 | ٤٣. |
|            | -17          | نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ     |     |
| ٤١         | 1 £          | مُضْغَةً فَخَلَقْنَا المُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ خُمَّا ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ      |     |
|            |              | خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ                                          |     |
| 7 £        | ٦            | (إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ).                                   | .٣0 |
| سورة النور |              |                                                                                                 |     |
| 74         | V-£          | ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ).                                    | ۳٦. |
|            |              | ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلَا            | ۰۳۷ |
| 0 £        | ۲            | تَأْخُذْكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِ ۖ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ ۖ وَالْيَوْمِ |     |
|            |              | الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ                                |     |
|            |              | سورة الفرقان                                                                                    |     |
|            |              | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ لَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً            | ۸۳. |
| 77         | 77           | كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا﴾.                                 |     |
| سورة النمل |              |                                                                                                 |     |
|            |              | ﴿رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى                  | .۳۹ |
| 7          | 19           | وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ ﴾.                                                |     |





| رقم الصفحة   | رقم<br>الآية   | الآيــــة                                                                                                                                                          | م.    |
|--------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٦            | ٤٠             | ﴿ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ﴾.                                                                                                                  | . ٤ • |
|              |                | سورة لقمان                                                                                                                                                         |       |
| 19           | -1 Y<br>19-1 A | ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأُمُرْ بِالْمُعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ ﴾                                                                                             | .٤١   |
|              |                | سورة الاحزاب                                                                                                                                                       |       |
| ٣٦           | ٤              | ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ﴾.                                                                                                                    | . ٤ ٢ |
| ٣٦           | ٤              | ﴿ ذَلِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَاهِكُمْ ﴾.                                                                                                                            | ٠٤٣   |
| ٣٦           | ٤              | ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحُقَّ وَهُو يَهْدِي السَّبِيلَ ﴾.                                                                                                           | . ٤ ٤ |
| ٣٦           | ٥              | ﴿ ادْعُوهُمْ لا بَآئِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ الله ﴾.                                                                                                              | . ٤0  |
| ٣٦           | ٣٧             | (فَكَّا قَضَى زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَراً زَوَّجْنَاكَهَا).                                                                                                            | . ٤٦  |
| سورة ص       |                |                                                                                                                                                                    |       |
| ٦٧           | 77             | (يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ).                                                                                                 | . ٤٧  |
|              |                | سورة الزمر                                                                                                                                                         |       |
| AY           | 04             | (قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ                                                                                    | .٤٨   |
|              |                | رَحْمَةِ اللهِ اللهِ الله الله الله الله الله ا                                                                                                                    |       |
| سورة الفتح   |                |                                                                                                                                                                    |       |
| ٩١           | ٩              | (لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ)                                                                                                   | . ٤٩  |
| سورة الحجرات |                |                                                                                                                                                                    |       |
| ٦٥           | ١٣             | (يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْشَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ). | .0.   |





| رقم الصفحة    | رقم<br>الآية | الآيـــــة                                                                      | م.  |
|---------------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----|
|               |              | سورة التغابن                                                                    |     |
| ٥٣            | ١٦           | ﴿ فَا تَقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾.               | ١٥. |
|               |              | سورة المعارج                                                                    |     |
| ۲ ٤           | ٣,           | ﴿إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ ﴾.                  | .07 |
|               |              | سورة المدثر                                                                     |     |
| ٣٧            | ۲-۱          | ﴿ يَا أَيُّهَا اللُّدَّتِّر ۞ قُمْ فَأَنْذِر ﴾.                                 | ۰٥٣ |
|               |              | سورة الليل                                                                      |     |
| ,             | V-0          | ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى ﴿ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴿ فَسَنْيَسِّرُهُ    | .0٤ |
| ٣٧            | ν-δ          | لِلْيُسْرَى﴾.                                                                   |     |
| سورة العلق    |              |                                                                                 |     |
| ٣٧            | ١            | (اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَق).                                        | .00 |
|               |              | سورة الماعون                                                                    |     |
| ۸ س           | ۳-۱          | ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ ۗ فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُّ الْيَتِيمَ | .٥٦ |
| ٣٨            | 1-1          | ۞ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ۞﴾.                                   |     |
| سورة الكافرون |              |                                                                                 |     |
|               |              | ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ۞ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ۞ وَلَا أَنْتُمْ | ۰٥٧ |
| ٣١            | كاملة        | عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۗ وَلَا أَنَا عَابِدٌ مَا عَبَدْتُمْ ۞ وَلَا أَنْتُمْ   |     |
|               |              | عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ۞ ﴾.                     |     |



# ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية والآثار.

| رقم<br>الصفحة | الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲.            | (اجْتَتِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ، قَالَ: الشِّرْكُ بِاللَّهِ وَالسِّحْرُ وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَكْلُ الرِّبَا وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ وَالتَّولِّي يَوْمَ الزَّحْفِ وَقَذْفُ الْمُحْصنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْغَافِلَاتِ).                                                  |
| ٥٨            | (ادْرَءُوا الْحُدُودَ بِالشُّبُهَاتِ).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7 7           | (الْبَيِّنَةَ وَالِّا حَدٌّ فِي ظَهْرِكَ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 00            | (إِنَّ هَذَا الدِّينَ يُسْرِّ وَلَنْ يُشَادَّ الدِّينَ أَحَدٌ إِلَّا غَلَبَهُ).                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 18,84         | (إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْماً أَهْلَ كِتَابٍ، فَإِذَا جِئْتَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا)                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲ ٤           | (إَنهُ قَدْ أُذِنَ لَكُم أَن تَستَمتِعُموا فاستَمتِعُوا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣٢            | (أَيُّهَا النَّاسُ أَظَلَّتْكُمْ الْفِتَنُ كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ أَيُّهَا النَّاسُ لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا وَضَحَكْتُمْ قَلِيلًا أَيُّهَا النَّاسُ اسْتَعِيذُوا بِاللَّهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ فَإِنَّ عَذَابَ الْقَبْرِ حَقَّلُ الْقَبْرِ مَا عَذَابَ الْقَبْرِ حَقَّلُ الْقَبْرِ فَإِنَّ عَذَابَ الْقَبْرِ حَقَّلُ حَقًّا) |
| 7 £           | (أَيُّهَا النَّاسَ! إِنِّي قَدْ أَذِنْتُ لَكُمْ فِي الاسْتِمْتَاعِ أَلا وَإِنَّ الله قَدْ حرَّمَهَا إِلَى يَوْمِ القَيامَة.<br>فَمَنْ كَانَ عِنْدَهُ مِنْهُنَّ شَيْءٌ، فَلْيُخْلِّ سَبِيلَهَا، ولَا تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهِنَّ شَيْئاً).                                                                                                                     |
| ٥٣            | (خُذُوا عَنِّي، خُذُوا عَنِِّي، قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً، الْبِكْرُ بِالْبِكْرِ جَلْدُ مِئَةٍ وَنَفْيُ سَنَةٍ، وَالْثَيِّبُ بِالنَّيِّبِ جَلْدُ مِئَةٍ)                                                                                                                                                                                                 |
| 10            | (سَيَتَصنَدَّقُونَ وَيُجَاهِدُونَ إِذَا أَسْلَمُوا).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٨٦            | (كُلُّكُمْ رَاعٍ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ فَالْإِمَامُ رَاعٍ وَمَسْئُولٌ).                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸١            | (لَزَوَالُ الدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللَّهِ قَتِل رَجُلٍ مُسْلَمٍ).                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 00            | (لَوْلاَ أَنَّ قَوْمَكِ حَدِيثُ عَهْدٍ بِجَاهِلِيَّةٍ لأَمَرْتُ بِالْبَيْتِ فَهْدِمَ فَأَدْخَلْتُ فِيهِ مَا أُخْرِجَ مِنْهُ                                                                                                                                                                                                                                         |



| رقم<br>الصفحة | الحديث                                                                                                                                                                                                    |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | وَ أَلْزَقْتُهُ بِالأَرْضِ وَجَعَلْتُ لَهُ بَابَيْنِ بَابًا شَرَقِيًّا وَبَابًا غَرَّبِيًّا فَإِنَّهُمْ عَجَزُوا عَنْ بِنَائِهِ فَبَلَغْتُ بِهِ أَسَاسَ إِبْرَاهِيمَ الطِّيِّةُ)                          |
| ٥٨            | (مَا عَلِمْتَهُ إِذَا كَانَ جَاهِلاً وَلاَ أَطْعَمْتَهُ إِذَا كَانَ سَاغِبًا أَوْ جَائِعًا قَالَ: فَردَّ عَلَيَّ التَّوْبَ وَأَمَرَ لِي بِنِصْف وَسْقٍ أَوْ وَسْقٍ)                                       |
| ۲.            | (مَا مِنْ عَبْدٍ يُصلِّي الصَّلُوَاتِ الْخَمْسَ وَيَصُومُ رَمَضَانَ وَيُخْرِجُ الزَّكَاةَ وَيَجْتَنِبُ الْكَبَائِرَ السَّبْعَ إِلَّا فُتِّحَتْ لَهُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ فَقِيلَ لَهُ ادْخُلْ بِسَلَامٍ). |
| 20            | (مَا خُيِّرَ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلا اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا ، فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبَعْدَ النَّاسِ عَنْهُ)                                                                 |
| ٧.            | (مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَزَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ).                                        |
| ۲ ٤           | (نَهَى عَنْ الْمُتْعَةِ وَعَنْ لُحُومِ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ زَمَنَ خَيْبَر).                                                                                                                          |
| ٦٦            | (هَذَا خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَجِيءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي وَجْهِكَ نُكْتَةُ الْمَسْأَلَةِ، إِنَّ الْمَسْأَلَةَ لا تَحِلُّ إِلا الْثَلاثَةِ: لِذِي دَمٍ مُوجِعٍ، أَوْ غُرْمٍ مُفْظِعٍ، أَوْ فَقْرٍ مُدْقِع). |
| 79            | (وَإِنَّمَا يُؤْخَذُ مِنْ أَمْرِ رَسُولِ اللهِ اللَّخِرِ فَالآخِرِ).                                                                                                                                      |
| ٦٥            | (يَا أَيهَا النَّاس! إِن ربكُم وَاحِد، وَإِن أَبَاكُم وَاحِد، أَلاَ لَا فَضلَ لَعربِي عَلَى عجمي، ولا لَعجمِّي على على أسود، ولا لأسود على أحمر إلَّا بالنقوى).                                           |
| ۸۸            | (يَا هَزَّالُ، لَوْ سَتَرْتَهُ بِرِدَائِكَ لَكَانَ خَيْرًا لَكَ).                                                                                                                                         |
| 00            | (يَسِّرَا وَلاَ تُعَسِّرَا، وَبَشِّرًا وَلاَ تُتَفِّرًا، وَتَطَاوَعَا وَلاَ تَخْتَلِفَا).                                                                                                                 |





# فهرس الآثار

| رقم<br>الصفحة | الآثار                                                                                                                                                                                      | الرقم |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ١٢            | "إِنَّمَا نَزَلَ أُوَّلَ مَا نَزَلَ مِنْهُ –أي القرآن الكريم – سُورَةٌ مِنْ الْمُفَصَّلِ فِيهَا ذِكْرُ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ حَتَّى إذا ثابَ النَّاسُ إلى الإسلامِ نزلَ الحلالُ والحرامُ"   | ٠.١   |
| 09            | "إني أروض الناس رياضة الصعب، فإن أبقاني الله مضيت لرأيي، وإن عجلت علي منية فقد علم الله نيتي، إني أخاف إن بادهت الناس بالتي تقول أن يلجئوني إلى السيف، ولا خير في خير لا يجيء إلا بالسيف."  |       |
| 7.7           | "فَرَضَ اللهُ الصَّلاةَ حِينَ فَرَضَهَا رَكْعَتَينِ رَكْعَتَينِ في الحَضرِ والسَّفَرِ،<br>فأُقِرَّتْ صَلاةُ السَّقَرِ وَزِيدَ في صَلاةِ الحَضرِ"                                            | ۳.    |
| 7.7           | "فرضت الصلاة على لسان النبي ﷺ في الحضر أربعاً وفي السفر<br>ركعتين وفي الخوف ركعة."                                                                                                          | . ٤   |
| ۲ ٤           | "فَكُل فَر ج سِوَى هذين فهو ُ حرام."                                                                                                                                                        | .0    |
| 09            | "لا تعجلْ يا بني، فإن الله ذم الخمر في القرآن مرتين، وحرمها في الثالثة، وإني أخشى أن أحمل الناس على الحق جملة، ويكون من ذا فتنة."                                                           | J-'   |
| ٥٦            | الَوْ قُتِلَتْ هَذِهِ خَشِيتُ عَلَى الأَّخْشَبَيْنِ النَّارَ، ثُمِّ كَتَبَ الِّي أُمَرَاءِ الأَمْصارِ أَنْ لا تُقْتَلَ نَفْسٌ دُونَهُ، أَي دُوْنَ الإِكْرَاه"                               | .٧    |
| ١٦            | "يا أبت، مالك لا تنفذ الأمور، فو الله ما أبالي لو أن القُدور غَلت بي وبك في الحق، قال له سيدنا عمر بن عبد العزيز الله تعجل يا بني، فإن الله ذَم الخمر في القرآن مرتين وحَرَّمها في الثالثة" | .۸    |



ثالثاً: فهرس المصادر والمراجع:

### ١– القرآن الكريم والتفسير:

- القرآن الكريم.
- كتب التفسير وعلوم القرآن.

|                                                                                                                                                                                                                                       | , J., .   |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----|
| العلامة الشيخ: عبد الرحمن بن ناصر؛ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مكتبة النبلاء- الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م.                                                                                                               | السعدي    | ٠١. |
| الشيخ: محمد الطاهر؛ التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع- تونس.                                                                                                                                                                 | ابن عاشور | ۲.  |
| أبو عبد الله محمد أحمد الأنصاري؛ الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب العلمية - بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ - ١٩٨٨م.                                                                                                                | القرطبي   | ۳.  |
| جلال الدين عبد الرحمن؛ الإتقان في علوم القرآن، تقديم وتعليق مصطفى ديب، دار ابن كثير/دمشق- الطبعة الثالثة ١٤١٦هـ- ١٩٩٦م.                                                                                                               | السيوطي   | . ٤ |
| الإمام: محمد بن علي بن محمد؛ فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدّراية من علم التفسير، حققه وخرج أحاديثه وفهرسها: أبو حفص سيد ابراهيم بن صادق بن عمران، دار الحديث-القاهرة، الطبعة الثالثة الديث الماء ١هـــ ١٩٩٧م.                 | الشوكاني  | .0  |
| الإمام المحدّث: ابن كثير؛ تفسير القرآن العظيم، تحقيق د. محمد ابراهيم البنا، دار ابن حزم-بيروت/لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٩هـــ- ١٩٩٨م.                                                                                                   | ابن کثیر  | ٦.  |
| محمد على؛ صفوة التفاسير، دار القرآن الكريم- بيروت/لبنان، الطبعة الأولى ١٤٠١هـــ-١٩٨١م.                                                                                                                                                | الصابوني  | .٧  |
| سيد قطب؛ في ظلال القرآن، دار الشروق- الطبعة الشرعية الثانية والثلاثون ١٤٢٣هــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                       | قطب       | ۸.  |
| أمين الدين أبو علي الفضل بن الحسين بن الفضل؛ مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق وتعليق لجنة من العلماء والمحققين الأخصائيين ومؤسسة الأعلى المطبوعات- تقديم السيد محسن العاملي، الطبعة الأولى ١٤١٥هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الطبرسي   | .9  |



| الإمام العلامة تقي الدين؛ التفسير الكبير، تحقيق وتعليق د.عبد الرحمن عميرة، دار الكتب العلمية- بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى ١٤٠٨هــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ابن تيمية | ٠١٠ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----|
| د. روضة محمد؛ منهج القرآن في حماية المجتمع، ١٤١٣هـ – ١٩٩٣م.                                                                                                         | ياسين     | ١١. |
| محمد محمد؛ المدخل لدراسة القرآن الكريم، دار اللواء للصحافة والنشر - الرياض ١٩٨٧م.                                                                                   | أبو شهبة  | ١٢. |
| علي بن نايف؛ هداية القرآن للتي هي أقوم، الناشر: دار المعمور – بهانج/ ماليزيا، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ – ٢٠١٠م.                                                        | الشحود    | .18 |
| محمد السيد محمد؛ التمكين للأمة في ضوء القرآن الكريم، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، الطبعة الثانية.                                                   | يوسف      | ١٤. |

#### ٢- كتب السنة النبوية، وشروعها.

# - السنة النبوية:

| أبي عبد الله محمد بن إسماعيل بن ابراهيم بن بردزبه؛ صحيح             | البخاري | .10 |
|---------------------------------------------------------------------|---------|-----|
| البخاري، دار الفكر للطباعة النشر والتوزيع- بيروت/ لبنان             |         |     |
| ۲۱۱هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             |         |     |
| سليمان بن الأشعث بن إسحاق الأزدي السجستاني؛ سنن أبو داوود،          | أبو     | ۲۱. |
| حكم على أحاديثه وآثاره وعلق عليه العلامة المحدث محمد بن ناصر        | داوود   |     |
| الدين الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع الرياض، الطبعة الثانية |         |     |
| ۲۲۱هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             |         |     |
| الإمام المحدث: أبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة؛ الجامع                | الترمذي | .۱٧ |
| الصحيح، دار الكتب العلمية- بيروت/لبنان، الطبعة الأولى               |         |     |
| ٤٢٤ هــــ-٢٠٠٧م.                                                    |         |     |
| الجامع المختصر عن رسول الله ومعرفة الصحيح والمعلول وما عليه         |         |     |
| العمل المعروف بجامع الترمذي، حكم على أحاديثه وآثاره العلامة محمد    |         |     |
| بن ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف- الرياض/ السعودية.            |         |     |
|                                                                     |         |     |
|                                                                     |         |     |





| الإمام: أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، سنن النسائي المس     | النسائي  | ۱۸. |
|-------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| بالمجتنى، بهامشه حاشية الإمام السندي، دار الفكر - بيروت/ لبن      |          |     |
| الطبعة الثانية ٢١١هـــ-٢٠٠١م.                                     |          |     |
| السنن الكبري للنسائي، دار الكتب العلمية - بيروت/ لبنان الطبعة الث |          | .19 |
| ١١١١هـــــا٩٩١م.                                                  |          |     |
| الإمام: أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني، سنن ابن ماجه، وبهام   | ابن      | ٠٢. |
| كفاية الحاجة في تحقيق سنن ابن ماجه: للحافظ شهاب الدين أحمد        | ماجه     |     |
| أبي بكر التوحيدي، دار الفكر - بيروت/ لبنان ١٤٢٤هــــ-٢٠٠٤م.       |          |     |
| الإمام: أحمد بن حنبل؛ الموسوعة الحديثة لمسند الإمام احمد، المشر   | أحمد     | ۲۱. |
| العام على الموسوعة: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي ، تحذ        |          |     |
| السند: الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة بيروت/ لبنان، الط      |          |     |
| الأولى ٢١٤١هــ-٢٠٠١م.                                             |          |     |
| محمد بن ناصر الدين الألباني؛ السلسلة الصحيحة المتكاملة، مك        |          | .77 |
| المعارف- الرياض/السعودية الطبعة الأولى ١٤١٢هــ-١٩٩١م.             |          |     |
| سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيء في الأمة، مك        | 71 1611  | .۲۳ |
| المعارف للنشر والتوزيع الرياض.                                    | الألباني |     |
| إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، المكتب الإسلامي         |          | ٤٢. |
| بيروت/لبنان، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م.                        |          |     |
| صحيح الترغيب والترهيب، مكتبة المعارف- الرياض/ السعود              |          | .70 |
| الطبعة الأولى ١٤١٢هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ            |          |     |
| أبي بكر أحمد بن الحسين بن علي؛ السنن الكبرى، تحقيق محمد           |          | ۲۲. |
| القادر عطا، دار الكتب العلمية- بيروت/ لبنان.                      | * •      |     |
| شعب الإيمان، تحقيق أبي هاجر محمد زغلول، دار الكتب العلمي          | البيهقي  | .۲٧ |
| بيروت/ لبنان ١٤١٠هــ-١٩٩٠م.                                       |          |     |
| الإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن الحاكم النتسابوري؛ المستدر     | الحاكم   | ۸۲. |
| على الصحيحين، دراسة وتحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الك          |          |     |
| العلمية- بيروت/ لبنان.                                            |          |     |
|                                                                   |          |     |
|                                                                   |          |     |





| عبد الله بن محمد بن أبي شيبة ابراهيم بن عثمان بن أبي بكر؛        | أبي     | .۲۹ |
|------------------------------------------------------------------|---------|-----|
| مصنف بن أبي شيبة في الأحاديث والآثار، ضبطه وعلق عليه سعيد        | شيبة    |     |
| اللحام، دار الفكر -بيروت/ لبنان الطبعة الأولى ١٤٠٩هــ-١٩٨٩م.     |         |     |
| جمال الدين عبد الله بن يوسف؛ نصب الراية في تخريج أحاديث          | الزيلعي | ٠٣. |
| الهداية، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ -٩٩٥م.                             |         |     |
| علي بن حسام الدين؛ منتخب كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، دار | عبد     | ۲۳. |
| إحياء التراث العربي – بيروت/لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ –        | الملك   |     |
| ١٩٩٠م.                                                           |         |     |

# - شروح الحديث:

| الإمام الحافظ أبي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني؛ فتح الباري شرح صحيح البخاري، دار مصر للطباعة الطبعة الأولى ١٤٢١هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                     | العسقلاني       | .٣٢ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----|
| الإمام أبو زكريا يحيى بن شرف النووي الدمشقي؛ صحيح مسلم بشرح الإمام النووي، مقصوراً على المنهج السوي في ترجمة الإمام النووي للإمام جلال الدين السيوطي، ضبط وتوثيق: صدقي العطار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت/ لبنان ١٤٢١هـــ-٢٠٠٠م. | النووي          | .٣٣ |
| شرح رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين، حققه وخرج أحاديثه: وائل أحمد عبد الرحمن، المكتبة التوقيفية-القاهرة/ مصر.                                                                                                                              |                 | .٣٤ |
| الشيخ المجتهد العلامة محمد بن على بن محمد الشوكاتي؛ نيل الأوطار شرح منتقى الأخيار من أحاديث الأخيار، المكتبة التوقيفية.                                                                                                                       | الشوكاني        | .۳٥ |
| العلامة أبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي مع شرح الحافظ ابن القيم الجوزية؛ عون المعبود شرح سنن أبو داوود، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع-الطبعة الثانية ١٣٨٨هـــ-١٩٦٨م. الطبعة الثالثة ١٣٩٩هـــ-١٩٧٩م.                                  | العظيم<br>آبادي | .٣٦ |





### ٣- كتب العقيدة الإسلامية:

| عبد الرحمن حسن حنبكة؛ العقيدة الإسلامية وأسسها، دار القلم- دمشق الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م.        | الميداني | .٣٧ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| الأمام الأكبر محمد؛ الإسلام عقيدة وشريعة، دار الشروق- بيروت/<br>لبنان، الطبعة العاشرة ١٤٠٠هـــ-١٩٨٠م. | شلتوت    | ۸۳. |
| أ.د. عبد الله بن عبد العزيز؛ مختصر تسهيل العقيدة الإسلامية، الطبعة الثالثة الكتب وقف لله تعالى.       | جبرين    | .٣٩ |

### - كتب أصول الفقه:

| الإمام الأصولي فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي؛ المحصول في علم أصول الفقه، دراسة وتحقيق الدكتور طه صابر فياض العلواني، الطبعة الأولى ١٣٩٩هــ-١٩٧٩م.                                                                                                                                      | الرازي  |      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------|
| العلامة محمد أمين المعروف بأمير بادشاه؛ تيسير التحرير، "الحسيني الحنفي الخرساني البخارى المكي" على كتاب التحرير في أصول الفقه الجامع بين اصطلاحي الحنفية والشافعية للكمال بن الهمام الحنفي، دار الكتب العلمية – بيروت/ لبنان.                                                                   | بادشاه  | . ٤١ |
| للإمام حجة الإسلام أبي حامد محمد بن محمد الغزالي؛ المستصفى من علم الأصول، مع كتاب فواتح الرحموت: للعلامة عبد العلي محمد بن نظام الدين الأنصاري شرح مسلم الثبوت في أصول الفقه للشيخ محب الدين بن عبد الشكور، تقديم وضبط وتعليق: الشيخ ابراهيم محمد رمضان، دار الأرقم بن أبي الأرقم-بيروت/ لبنان. | الغزالي | ۲٤.  |
| اعلام الموقعين عن رب العالمين؛ حققه وفصله وضبط غرائبه وعلق                                                                                                                                                                                                                                      | ابن     | . ٤٣ |





### - كتب القواعد الفقهية والمقاصد:

| جلال الدين عبد الرحمن؛ الأشباه والنظائر، دار الكتب العلمية - بيروت/<br>لبنان.                                                                                                                | السيوطي           | . £ £ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------|
| عز الدين بن عبد العزيز؛ قواعد الأحكام في مصالح الأنام، مطبعة الاستقامة - القاهرة/مصر.                                                                                                        | ابن عبد<br>السلام | . 20  |
| أبي اسحاق الشاطبي ابراهيم بن موسى الغرناطي المالكي؛ الموافقات في أصول الشريعة، دار الحديث- القاهرة ١٤٢٧هــ-٢٠٠٦م.                                                                            | الشاطبي           | . ٤٦  |
| فضيلة العلامة سماحة الأستاذ الإمام محمد الطاهر ابن عاشور؛ مقاصد الشريعة الإسلامية، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، دار سحنون تونس، الطبعة الرابعة ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م.                        | ابن<br>عاشور      | . ٤٧  |
| الشيخ عبد الرحمن بن ناصر؛ القواعد الفقهية المنظومة وشرحها، اعتنى بها: محمد بن ناصر العجمي، دار النشر: المراقبة الثقافية ادارة المساجد محافظة الجهراء/ الكويت، الطبعة الأولى: ١٤٢٨هـ - ٧٠٠٧م. | السعدي            | .٤٨   |

#### ٤-كتب المذاهب الفقمية:

## - المذهب الحنفي:

| محمد أمين؛ حاشية رد المحتار على الدر المختار، شرح تتوير الأبصار  | ابن     | . ٤ ٩ |
|------------------------------------------------------------------|---------|-------|
| في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان، شركة مكتبة ومطبعة مصطفي    | عابدين  |       |
| البابي الحلبي وأو لاده-مصر الطبعة الثانية ٤٠٤ هــ-١٩٨٤م.         |         |       |
| كمال الدين محمد بن عبد الواحد اليسواسي المعروف بابن الهمام       | ابن     | .0.   |
| الحنفي؛ شرح فتح القدير على شرح الهداية، شرح بداية المبتدي، تأليف | الهمام  |       |
| شيخ الإسلام برهان الدين على بن آل بكر المرغيناني، دار الفكر-     |         |       |
| بيروت/ لبنان ٢٠٦هــ-١٩٨٦م.                                       |         |       |
| شمس الدين؛ المبسوط، دار المعرفة- بيروت/ لبنان ١٤٠٦هــ-           | السرخسي | ١٥.   |
| ١٩٨٦م.                                                           |         |       |





## - المذهب المالكي:

| العالم شمس الدين الشيخ محمد عرفة؛ حاشية الدسوقي على الشرح              | الدسوقي  | .07 |
|------------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| الكبير، لابي البركان سيدي أحمد الدردير بهامشه الشرح المذكور مع         |          |     |
| تقديرات العلامة المحقق سيدي الشيخ محمد عليش شيخ السادة المالكية،       |          |     |
| دار الفكر - بيروت/ لبنان ١٤٢٣هــ-٢٠٠٢م.                                |          |     |
| العلامة أبي البركات أحمد محمد بن أحمد؛ الشرح الصغير على أقرب           | الدردير  | ۳٥. |
| المسالك إلى مذهب الإمام مالك، دولة الإمارات العربية المتحدة وزارة      |          |     |
| العدل والشؤون الدينية والأوقاف ١٤١٠هــــــ١٩٨٩م.                       |          |     |
| العلامة برهان الدين أبي الوفاء ابراهيم ابن الإمام شمس الدين أبو عبد    | ابن      | .05 |
| الله محمد؛ تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام بهامشه          | فرحون    |     |
| كتاب العقد المنظم للحكام للشيخ الكناني، دار الكتب العلمية بيروت/ لبنان |          |     |
| الطبعة الأولى ١٩٠١م.                                                   |          |     |
| الدكتور الصادق عبد الرحمن؛ مدونة الفقه المالكي وأدلته، مؤسسة           | الغرياني | .00 |
| الريان- بيروت /لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٣هــ-٢٠٠٢م.                     |          |     |

### - المذهب الشافعي:

| شمس الدين محمد بن الخطيب الشربيني؛ مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج، اعتنى به: محمد خليل عيتاني، دار المعرفة بيروت، ط                                                                             | الشربيني | .٥٦ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| أبي الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري البغدادي؛ الأحكام السلطانية والولايات الدينية، بهامشه اقتباس الأنام في تخريج أحاديث الأحكام، تأليف د. خالد رشيد الجميلي، جامعة بغداد بغداد/العراق 18.9 م. ١٩٨٩م. | الماوردي | ۰٥٧ |
| محمد بن أبي العباس أحمد حمزة بن شهاب الدين؛ نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، دار الكتب العلمية-بيروت/ لبنان ١٤٢٤هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                    | الرملي   | ۸٥. |





| أبي اسحاق؛ المهذب في فقه الإمام الشافعي عِلَمْ، تحقيق وتعليق وبيان | الشيرازي | .09 |
|--------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| الراجح في المذهب بقلم: الدكتور محمد الزحيلي، دار القلم-دمشق/ الدار |          |     |
| الشامية-بيرت الطبعة الأولى ١٤١٧هــ-١٩٩٦م.                          |          |     |
| الفقه المنهجي على مذهب الإمام الشافعي عِنْ اشترك في تأليف          | الخن     | ٠٣. |
| السلسة" د. مصطفى الخن، مصطفى البنا، على الشربجي، دار القلم         | وآخرون   |     |
| السفاد د. مصطفی الکل، مصطفی الب، هی السریجی، دار العلم             | 03,7-73  |     |

#### - المذهب الحنبلى:

| الشيخ العلامة منصور بن يونس بن ادريس؛ كشاف القناع عن متن الاقناع، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ١٤٠٢هــــ-١٩٩٢م.                               | البهوتي     | .71     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|---------|
| لأبي اسحاق برهان الدين ابراهيم محمد بن عبد الله بن محمد؛ المبدع شرح المقنع، المكتب الإسلامي- بيروت /لبنان، الطبعة الأولى 15.7 هـــ-١٩٨٢م.          | ابن<br>مفلح | ۲.      |
| أبي يعلى محمد بن الحسن الفرّاء الحنبلي؛ الأحكام السلطانية صححه وعلق عليه المرحوم محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية - بيروت/ لبنان ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م. | الفرَّاء    | ٦٣.     |
| بهاء الدين عبد الرحمن بن ابراهيم؛ العدة شرح العمدة في فقه الإمام أحمد بن حنبل، دار الفكر -بيروت /لبنان ١٤٢٠هـــ-١٩٩٩م.                             | المقدسي     | .٦٤     |
| أبي وفاء علي بن عقيل بن محمد البغدادي؛ الفنون، مخطوطة باريس الوحيدة ١٤١١هــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                        | الحنبلي     | 0<br>F. |

#### - كتب الفقه المقارن:

| عبد الرحمن؛ الفقه على المذاهب الأربعة، دار الفكر للطباعة والنشر | الجزيري | .77 |
|-----------------------------------------------------------------|---------|-----|
| ِالتوزيع-بيروت/ لبنان، ١٤٢٤هــ-٢٠٠٣م.                           | ı İ     |     |





| عبد الرحمن شميله؛ الأنكحة الفاسدة دراسة فقهية مقارنة، المكتبة | الأهدل | .٦٧ |
|---------------------------------------------------------------|--------|-----|
| الدولية- الرياض/ السعودية، مكتبة الخافقين- دمشق/ سورية ٢٠٠١م، |        |     |
| مكتبة القطب محمد طلبية- القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٠٣هــ-١٩٨٣م. |        |     |

### ٥–كتب التشريع الإسلامي:

| محمد علي؛ تاريخ الفقه الإسلامي، منشورات محمد علي بيضون لنشر<br>كتب السنة والجماعة، دار الكتب العلمية- بيروت/ لبنان.                                                                                               | السايس         | ۸۲.   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------|
| دكتور عبد الكريم؛ المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، دار عمر بن الخطاب للنشر والتوزيع- الإسكندرية/ مصر.                                                                                                             | زیدان          | . 7 9 |
| الشيخ محمد الخضري بك؛ تاريخ الفقه الإسلامي، المكتبة التجارية الكبرى- مصر الطبعة التاسعة ١٣٩٠هــ-١٩٧٠م.                                                                                                            | الخضري         | ٠٧٠   |
| الشيخ مناع القطان؛ تاريخ التشريع الإسلامي "التشريع والفقه"، مؤسسة الرسالة - بيروت /لبنتان الطبعة الرابعة عشر ١٤١٤هــ - ١٩٩٦م.                                                                                     | القطان         | .٧١   |
| تاريخ التشريع الإسلامي، الناشر مكتبة وهبة - القاهرة /مصر الطبعة الرابعة ١٤٠٩هـ - ١٩٨٩م.                                                                                                                           |                | .٧٢   |
| دكتور. عبد العظيم؛ تاريخ التشريع الإسلامي وأحكام الملكية والشفعة والعقد، العربي للنشر والتوزيع الطبعة الثالثة ١٩٨٥م.                                                                                              | شرف<br>الدين   | .٧٣   |
| أ.د. خليفة بكر الحسن، محمد عبد الهادي سراج؛ تاريخ التشريع الإسلامي ومصادره، مطبوعات جامعة الإمارات العربية المتحدة (٣٥) الطبعة الثانية ٢١١هــ-٢٠٠٠م.                                                              | الحسن،<br>سراج | ٤٧.   |
| علاء الدين خروفة؛ فلسفة التشريع الإسلامي ومدى مساهمتها تجاه علم القانون المعاصر، سلسلة محاضرات العلماء البارزين (رقم ١٩) البنك الإسلامي للتنمية، المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب - جدة/ المملكة العربية السعودية. | خروفة          | .٧٥   |





### ٦-كتب الفقه العام والكتب العامة:

| - 31-                                                                | •         |      |
|----------------------------------------------------------------------|-----------|------|
| فقه السنة؛ الطبعة الجديدة، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع-        | سيد سابق  | ۲۷.  |
| بيروت/ لبنان الطبعة الأولى: ١٤١٨هــــ-١٩٩٧م- الطبعة الثانية:         |           |      |
| ١٨١٩هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             |           |      |
| مصطفى أحمد؛ الفقه الإسلامي في ثوبه الجديد المدخل الفقهي العام، دار   | الزرقا    | .٧٧  |
| الفكر. مطابع ألف ياه-الأديب/ دمشق ١٩٦٧-١٩٧٨م.                        |           |      |
| الدكتور موسى عبد العزيز؛ المدخل لدراسة الفقه الإسلامي، النسر         | موسى      | ۸۷.  |
| الذهبي للطباعة- عابدين /القاهرة ١٦١٤هـــــ١٩٩٦م.                     |           |      |
| عمر سليمان؛ تاريخ الفقه الإسلامي، مكتبة الصالح- الكويت، الطبعة       | الأشقر    | .٧٩  |
| الأولى ٢٥٠٢هـــ-١٩٨٢م.                                               |           |      |
| دكتور ماجد؛ الأشربة وأحكامها في الشريعة الإسلامية" المسكرات          | أبو رخية  | ٠٨.  |
| والمخدرات"، مكتبة الأقصى- عمان/ الأردن ١٤٠٠هـــ-١٩٨٠م.               |           |      |
| دكتور. نبيل صبحي ؛ الخمر والإدمان الكحولي مشكلة العصر الخطير،        | الطويل    | .۸۱  |
| مؤسسة الرسالة- سورية، الطبعة السابعة ١٩٨٧م.                          |           |      |
| دكتور. محمد مصطفى؛ التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية، إدارة            | الزحيلي   | ۲۸.  |
| البحوث والدراسات، طبعة خاصة باللجنة الاستشارية العليا للعمل على      |           |      |
| استكمال تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية سلسلة تهيئة الأجواء(١٤)،       |           |      |
| الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م.                                          |           |      |
| دكتور يوسف قاسم؛ مبادئ الفقه الإسلامي، دار النهضة العربية، الطبعة    | قاسىم     | ۸۳.  |
| الأولى ٤٠٠ هـــ-١٩٨١م.                                               |           |      |
| دكتور. يوسف؛ فقه الزكاة، مكتبة وهبة- القاهر/ مصر ١٤٢٧هـ-             |           | ۸٤.  |
| ۲۰۰۲م.                                                               | القرضاوي  |      |
| فقه الأولويات دراسة جديدة في ضوء القرآن والسنة، مؤسسة الرسالة-       |           | ٥٨.  |
| بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٢هــ-٢٠٠١م.                           |           |      |
| نعمان عبد الرزاق؛ أحكام المرتد في الشريعة الإسلامية، دار المعرفة-    | السامرائي | ۲۸.  |
| بيروت/ لبنان ١٩٦٨م.                                                  |           |      |
| الإمام محمد؛ الجريمة والعقوبة في الفقه الإسلامي "الجريمة"، دار الفكر | *         | ٠٨٧. |
| العربي – القاهرة/مصر .                                               | أبو زهرة  |      |
|                                                                      | 1         |      |





| الجريمة والعقوبة في الفقه الإسلامي؛ "العقوبة"، دار الفكر العربي –    |           | .۸۸  |
|----------------------------------------------------------------------|-----------|------|
| القاهرة/مصر .                                                        |           |      |
| عبد القادر؛ التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، مكتبة  | عودة      | .۸۹  |
| دار التراث – القاهرة/مصر ١٤٤٢هـ – ٢٠٠٣م.                             |           |      |
| دكتور. أحمد؛ أحكام السرقة في الشريعة والقانون، دار الكتاب            | الكبيسي   | ٠٩٠  |
| الجامعي- العين/ الإمارات العربية المتحدة، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ-      |           |      |
| ٣٠٠٢م.                                                               |           |      |
| د. عبد المجيد النجار؛ فقه التدين فهماً وتنزيلاً، تقديم بقلم: عمر عيد | النجار    | .91  |
| حسنة.                                                                |           |      |
| دكتور. زهران؛ المسكرات وأضرارها وأحكامها في الشريعة الإسلامية،       | زهران     | .97  |
| دار مصر للطباعة: سعيد جودة السحار وشركاؤه، الترقيم الدولي ٩-         |           |      |
| .9٧٧-11-9٣٠٠                                                         |           |      |
| دكتور. محمد؛ الخمر بين الطب والفقه، الدار السعودية للنشر والتوزيع-   | البّار    | .9٣  |
| جدة، الطبعة السابعة ٤٠٦هــ-١٩٨٦م.                                    |           |      |
| دكتور. محمد حسن؛ أثر إقامة الحدود في استقرار المجتمع، الناشر:        | الذهبي    | .9 ٤ |
| مكتبة وهبة – عابدين/ مصر، الطبعة الثانية ٤٠٧هــ – ١٩٨٦م.             |           |      |
| أحمد مصطفى؛ فقه الصيام في الإسلام، الناشر: معمل ومطبعة الزهراء       | سليمان    | .90  |
| الحديثة، الموصل/العراق، الطبعة الأولى ١٤٠٥هــ - ١٩٨٥م.               |           |      |
| دكتور توفيق؛ الإسلام شريعة الحياة، القاهرة/ مصر ١٩٧٥م.               | وهبة      | .97  |
| دكتور محمد الفتح؛ معوقات تطبيق الشريعة الإسلامية، ١٤١٧هــــ          | البيانوني | .97  |
| ٩٩٦ م.                                                               |           |      |
| عبد الوهاب عبد السلام؛ فقه الأشربة وحدها: أو حكم الإسلام في          | طويلة     | .٩٨  |
| المسكرات والمخدرات والتدخين وطرق معالجتها، دار السلام للطباعة        |           |      |
| والنشر والتوزيع والترجمة، مطبعة الكلمة-الجيزة/ مصر، الطبعة           |           |      |
| الأولى ٢٠٦هــــ-١٩٨٦م.                                               |           |      |
| دكتور. شوكت محمد؛ الاعتداء على النفس أشكاله وجزاءاته، مطبعة          | عليان     | .99  |
| النرجس التجارية- الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ-             |           |      |
| ۲۰۰۲م.                                                               |           |      |





| أ.د. عيسى العمري، محمد شلال العاني؛ فقه العقوبات في الشريعة      | العمري،   | .)     |
|------------------------------------------------------------------|-----------|--------|
| الإسلامية، دار السيرة للنشر والتوزيع والترجمة، الطبعة الثانية    | العاني    |        |
| ۲۲۶ ۱هـــ—۳۰۰۲م.                                                 |           |        |
| عمر باعمور؛ إقامة الحد الحكم الحق في تشريع العليم الخبير، قام    | باغثىير   | .1 . 1 |
| بتحقيقه وتخريج آياته وأحاديثه السيدة: آمال عمر محمد باعمور،      |           |        |
| السعودية للنشر والتوزيع/ جدة، الطبعة الأولى ١٤٢٠هــ-١٩٩٩م.       |           |        |
| محمود نجيب؛ شرح قانون العقوبات-القسم العام، دار النهضة العربية/  | حسني      | .1.7   |
| القاهرة، الطبعة الخامسة ١٩٨٢م.                                   |           |        |
| طلفاح، خير الله؛ النظام الجنائي في الإسلام "العقوبة"، دار الحرية | طلفاح،    | .1.4   |
| للطباعة - بغداد/ العراق، ٤٠٢هـ -١٩٨٢م.                           | خير الله  |        |
| الشيخ العلامة أبي عبد الله محمد بن أبي بكر الدمشقي ابن قيم       | ابن القيم | .1 . £ |
| الجوزية؛ بدائع الفوائد، دار الكتاب العربي- بيروت/ لبنان.         |           |        |
| زاد المعاد في هدي خير العباد، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه شعيب   |           | .1.0   |
| الأرناؤوط- عبد القادر الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة- مكتبة المنار     |           |        |
| الإسلامية.                                                       |           |        |
| مدارج السالكين بين منازل اياك نعبد واياك نستعين، الطبعة الأولي،  |           | .١٠٦   |
| دار الكتب العلمية -بيروت/ لبنان.                                 |           |        |

### ٧– كتب السياسة الشرعية:

| تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحيلم بن عبد السلام بن عبد الله؛ | ابن تيمية | .۱ • ٧ |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|--------|
| السياسة الشرعية؛ تحقيق: صالح اللحام، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع-   |           |        |
| الرياض/ السعودية، الدار العثمانية-عمان/ الأردن ٢٠٠٤م.              |           |        |
| دكتور. يوسف؛ السياسة الشرعية في ضوء نصوص الشريعة                   | القرضاوي  | ۸۰۱.   |
| ومقاصدها، مكتبة وهبة- القاهرة/ مصر ١٩٩٨م.                          |           |        |
| دكتورة. جميلة عبد القادر شعبان؛ الساسة الشرعية عند الإمام ابن قيم  | الرفاعي   | .1 . 9 |
| الجوزية عِمْهُ، دار الفرقان للنشر والتوزيع- الأردن.                |           |        |
| الشيخ مناع؛ وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية، دار التوزيع والنشر       | القطان    | .11.   |
| الإسلامية ١٩٨٧م.                                                   |           |        |





| دكتور. محمد عبد القادر؛ النظام السياسي في الإسلام، دار الفرقان- | أبو فارس | .111 |
|-----------------------------------------------------------------|----------|------|
| عمان/ الأردن، الطبعة الثانية ١٤٠٧هــ-١٩٨٦م.                     |          |      |
| محمد عابد؛ الدين والدولة وتطبيق الشريعة، مركز دراسات الوحدة     | الجابري  | .117 |
| العربية، سلسلة الثقافة القومية (٢٩)،بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى |          |      |
| ١٩٩٦م.                                                          |          |      |
| عبد الله المالكي؛ سيادة الأمة قبل تطبيق الشريعة نحو فضاء أمثل   | المالكي  | .11٣ |
| لتجسيد مبادئ الإسلام، الشبكة العربية للأبحاث والنشر ٢٠١٢م.      |          |      |
| دكتور. محمد حلمي؛ نظام الحكم الإسلامي مقارناً بالنظم المعاصرة،  | حلمي     | .11٤ |
| الطبعة السادسة ٢٠٤١هــ-١٩٩٢م.                                   |          |      |

### ٨-كتب الفكر الإسلامي

| الأستاذ. عبد الكريم؛ أصول الدعوة، مكتبة المنار الإسلامية ١٤٠١هـ – | زيدان    | .110 |
|-------------------------------------------------------------------|----------|------|
| ۱۹۸۱م.                                                            |          |      |
| دكتور. يوسف القرضاوي؛ جيل النصر المنشود، مكتبة وهبة القاهرة/      | القرضاوي | ۲۱۱. |
| مصر، الطبعة الثالثة ١٩٩٢م.                                        |          |      |

### ٩–كتب السير والتراجم

| سيرة ومناقب عمر بن عبد العزيز الخليفة الزاهد، ضبط وتحقيق نعيم زرزور، دار الكتب العلمية بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى ٤٠٤هـ - ١٤٨٤م.                                                            | ابن<br>الجوزي | .۱۱۷ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------|
| عبد الرحمن بن علي بن محمد ابن دبيغ؛ حدائق الأنوار ومطالع الأسرار في سيرة النبي المختار، المحقق: عبد الله ابراهيم الأنصاري، الناشر: المكتبة المكية، الطبعة الثانية ١٤١٣هـــ-١٩٩٣م.            | الشيباني      | .۱۱۸ |
| حياة بن محمد بن جبريل؛ الآثار الواردة عن عمر بن عبد العزيز في العقيدة، الناشر: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة/ المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م. | جبريل         | .119 |





| أبو محمد طلحة الوزير؛ العقد الفريد للملك السعيد، طبع في مطبعة الوطن- القاهرة /مصر ١٣٠٦ه.                                                                   | الأندنسي | .17. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------|
| سيد قطب؛ معالم في الطرق، دار الشروق، الطبعة الشرعية السادسة ١٣٩٩هـــ ١٩٧٩م.                                                                                | قطب      | .171 |
| محمود توفيق بركات؛ سيد قطب خلاصة حياته، ومنهجه في الحركة، والنقد الموجه إليه، الناشر: دار الدعوة.                                                          | بركات    | .177 |
| صديق بن حسن؛ أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أهوال العلوم، تحقيق: عبد الجبار زكار، الكتب العلمية- بيروت/ لبنان.                                          | القنوجي  | .17٣ |
| الدكتور. محمد؛ منهج عمر بن الخطاب في التشريع دراسة مستوعبة لفقه عمر وتنظيماته، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، الطبعة الثالثة ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م. | بلتاجي   | .17٤ |

#### ١٠- كتب اللغة:

| ابن منظور؛ لسان العرب، دار المعارف.                            | ابن منظور | .170 |
|----------------------------------------------------------------|-----------|------|
| الفيروز أبادي؛ القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت/ لبنان،    | أبادي     | ۲۲۱. |
| الطبة الأولى ٤٠٦هــــــ١٩٨٦م.                                  |           |      |
| علي بن حسن الهنائي الأزدي؛ المنجد في اللغة العربية، المطبعة    | الهُنائي  | .177 |
| الكاثوليكية، دار المشرق- بيروت ٢٠٠٢م.                          |           |      |
| أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا؛ معجم مقاييس في اللغة، حققه:  | ابن فارس  | ۸۲۱. |
| شهاب الدين أبو عمرو، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع- بيروت/ |           |      |
| لبنان.                                                         |           |      |
| ابراهيم أنيس وآخرون؛ المعجم الوسيط، قام بإخراجه: ابراهيم       | أنيس      | .179 |
| مصطفى، القاهرة ١٣٩٢هــ-١٩٧٢م.                                  |           |      |
| العالم العلامة أحمد بن علي المقرى الفيومي؛ المصباح المنير في   | الفيومي   | .17. |
| غريب الشرح الكبير للرافعي، دار الفكر - بيروت المطبعة الأميرية. |           |      |





| الإمام الأديب اللغوي أبي هلال؛ الفروق اللغوية، حقق وعلق عليه:       | العسكري  | .171 |
|---------------------------------------------------------------------|----------|------|
| محمد ابر اهيم سليم، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع-القاهرة/ مصر. |          |      |
| الإمام العلامة جاد الله أبي القاسم محمد بن عمر؛ أساس البلاغة، دار   | الزمخشري | .177 |
| صادر -بيروت/ لبنان ١٣٩٩هــ-١٩٧٩م.                                   |          |      |

## ١١- الدوريات ومواقع الانترنت:

### - الدوريات:

| علي عبد الجبار؛ بحث: التدرج في التشريع مفهومه ومجالاته        | السروري | .177   |
|---------------------------------------------------------------|---------|--------|
| وأنواعه، مجلة الدراسات التجارية الإسلامية مجلة مركز صالح كامل |         |        |
| للاقتصاد الإسلامي، العدد: ٢، تاريخ: ١٩٩٧/٦/١م                 |         |        |
| الغزالي خليل؛ بحث: أثر تطبيق الحدود في المجتمع، من البحوث     | عيد     | .172   |
| المقدمة للمؤتمر الإسلامي الذي عقدته جامعة محمد بن سعود        |         |        |
| بالرياض، ١٣٩٦هـ                                               |         |        |
| محمد عبد الغفار؛ بحث: التدرج في تطبيق الشريعة الإسلامية، مجلة | الشريف  | .170   |
| الحقوق- مجلة الحقوق والشريعة، العدد: ٢، تاريخ: ١٩٩٥/٦/١م.     |         |        |
| عجيل جاسم؛ بحث: التدرج في تطبيق الأحكام الشرعية، مجلة         | النشمي  | .177   |
| الشريعة والدراسات الإسلامية، العدد:٥٢، تاريخ: ٢٠٠٣/٣/١م.      |         |        |
| أ.د. حسن حنفي؛ بحث: مقاصد الشريعة وأهداف الأمة، مجلة المسلم   | حنفي    | .1 ٣٧  |
| المعاصر، العدد:١٠٣، السنة السادية والعشرون.                   |         |        |
| أحمد فتحي؛ بحث: التدرج في التشريع الجنائي الإسلامي، مركز      | بهنسي   | .۱۳۸   |
| الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، رقم الوثيقة: ١١٠٤٤٣.   |         |        |
| أ.د.مازن هنية، أ. إيمان بركة؛ بحث: التدرج في تطبيق الشريعة،   | هنية    | .179   |
| آفاق العمل الإسلامي المعاصر وضوابطه، كتاب الأبحاث العلمية،    | بركة    |        |
| ٤-٥ آذار/ مارس ٢٠١٣م.                                         |         |        |
| سامي بن ابراهيم؛ بحث: فقه التدرج في الاقتصاد الإسلامي، السنة: | السويلم | .1 ٤ • |
| ۸۲۶۱هــ-۷۰۰۲م.                                                |         |        |





| معاوية أحمد؛ بحث: فقه التدرج في التشريع الإسلامي فهماً وتطبيقاً، | أحمد      | .1 ٤ 1 |
|------------------------------------------------------------------|-----------|--------|
| مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، العدد: ٩، عدد خاص    |           |        |
| ٢٥ اهـ-٤٠٠٢م.                                                    |           |        |
| أ.د. ماهر حامد الحولي؛ بحث محكم بعنوان: التدرج في تطبيق          | الحولي    | .1 2 7 |
| الأحكام الشرعية ومظاهره في قطاع غزة-٤٣١هــــ-٢٠١٠م.              |           |        |
| طه؛ بحث: الأسس العامة لحماية المجتمع من الجريمة، طرق الوقاية     | طــه      | .12٣   |
| من الجريمة في زمن العولمة، جامعة الإمارات العربية المتحدة.       |           |        |
| شيخ الإسلام ابن تيمية، مجموع فتاوى ابن تيمية، جمع وترتيب         | ابن تيمية | .1 £ £ |
| الفقير إلى الله عبد الرحمن بن محمد بن قاسم النجدي الحنبلي عِهَم، |           |        |
| وساعده ابنه محمد وفقه الله، حقوق الطبع محفوظة ١٨١٨هـ-            |           |        |
| ۱۹۹۷م.                                                           |           |        |

# - مواقع الانترنت:

| http://www.feqhweb.com/vb/showthread.php?t=٩٣٨&page=٣                        | موقع الملتقى           | .1 20  |
|------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------|
|                                                                              | الفقهي/ أحد            |        |
|                                                                              | أفرع الشبكة            |        |
|                                                                              | الفقهية:               |        |
| http://main.islammessage.com/newspage.aspx?id=YA9.                           | موقع رسالة<br>الإسلام: | .1 ٤٦  |
| http://alhodaway.com/index.php?page=reply&f=°&t=\\`\\&p\nbr=\"               | موقع سبل<br>الهدى:     | .1 ٤٧  |
| http://www.aljazeera.net/programs/pages/fafootiv_oboq_&oac-bf&a-aitatvaii.dq | موقع قناة<br>الجزيرة:  | .1 ٤٨  |
| http://bayanelislam.net/Suspicion.aspx?id= • \ - • • • • • & value=&type=    | موقع بيان<br>الإسلام:  | .1 ٤ 9 |
| http://main.islammessage.com/newspage.aspx?id=YA9.                           | موقع رسالة<br>الإسلام  | .10.   |
| http://www.qaradawi.net/fatawaahkam/٣٠/١٥٩٤-٢٠١١-١١-٢٠- ١٣-٥٥-٥٢.html        | موقع<br>القرضاوي:      | .101   |
| http://thinking.monzir-pal.net/Views/ <sup>2</sup> .htm                      | د.منذر عبد             | .107   |
|                                                                              | اللطيف                 |        |





#### الملخص باللغة العربية

تَناولَت هذه الأطروحة موضوعاً يعد من أهم المواضيع التي كثرت المطالبة فيها في الآونة الأخيرة وهو تطبيق العقوبات الشرعية: التدرج في تطبيق العقوبة والآثار المترتبة عليه، فهذا البحث يعين الحاكم والمحكوم إلى العودة لتطبيق العقوبات الشرعية كما نص عليها الشريعة الإسلامية، وقد تكونت هذه الأطروحة من ثلاثة فصول وخاتمة وهي كالآتي:

الفصل الأول: قد تناولت فيه حقيقة التدرج ومشروعيته وضوابطه ومقاصده في الشريعة الإسلامية، والذي خلصت فيه إلى أن التدرج منهج إلهي وأساسي في هذا الكون لا غنى عنه.

أما الفصل الثاني: تناولت فيه الحديث عن التدرج في تطبيق العقوبة ومشروعيته وضوابطه ومقاصده الشرعية، وخلصت فيه إلى أن التدرج في تطبيق العقوبة مشروع الأنه يعتبر الخطوة المسبقة التي تأهل وتعين الحاكم للعودة إلى تطبيق العقوبات الشرعية.

والفعل الثالث والأخير: فقد اشتمل على الآثار المترتبة على التدرج في تطبيق العقوبات، في ثلاث مباحث وهي: الآثار المترتبة على تطبيق عقوبة القصاص، والحدود، والتعازير، وخلصت فيه إلى أن التدرج في تطبيق العقوبة يعد أمراً هاماً ووجيهاً في الواقع المعاصر، فالتغييرات التي تتم بالتدرج تحقق نجاحاً فعّالاً ومؤثراً، وكل ذلك يعبر عن فلسفة وروح التشريع الإسلامي القائمة على اللين واليسر.

ثم الفاتمة: تناولت فيها أهم النتائج والتوصيات التي توصلت إليها في هذا البحث.





## الملخص باللغة الإنجليزية

#### **Abstract**

This thesis dealt with one of the most important topics that abounded claim recently, That is a legitimate application of sanction: gradation in the application of the penalty and its implications, this research is appointed to the ruler and the ruled to return to the application of legal sanchm as stipulated by the Islamic law.

This thesis consist of three chapter's and a conclusion:

**Chapter one** has addressed the fact of gradient and legitimacy, controls and objectives in Islamic law, then it concluded that the gradient heavenly approach fundamental and indispensable in this universe.

**Chapter two** discusses the gradual application of the penalty and its legitimacy, its controls and legitimate purposes . it concluded that the gradual application of penalty is legitimate since it is considered an important step to appoint and quality the ruler to return to the application of legal sanctions.

**Chapter three** included the implications of the gradient in the application of sanction in three sections, namely: the implications of the application of retaliation, limits and (*ta'azeer*), or the penalty appointed to the judge himself according to the crime discipline.it concluded that the gradual application of the penalty is important in the contemporary reality. Since gradual changes achieve an effective influential success. All that express the philosophy and the spirit of the Islamic law, based on mercy.

**Finally**, the research is ended by the presentation of the most important findings and recommendations that the researcher has found out.



